

فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (21)

سے ماہی  
تاریخ

ایڈیٹر: ڈاکٹر مبارک علی

مشاورتی بورڈ

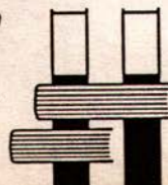
قاضی جاوید

ڈاکٹر سید جعفر احمد

سعود الحسن خان

فکشن ہاؤس

18-مزنگ روڈ لاہور



# محلہ ”تاریخ“ کی سال میں چار اشاعتیں ہوں گی

خط و کتابت (برائے مضمایں)

بلاک 1، اپارٹمنٹ ایف۔ برج کالونی، لاہور کینٹ

فون: 66659997

ای میل: lena@brain.net.pk.

خط و کتابت (برائے سرکاریشن)

پبلشرز فلشن ہاؤس

18-مزگ روڈ، لاہور

فون 7249218-7237430

قیمت فی ثمارہ 100 روپے

سالانہ 400 روپے

قیمت مجلد ثمارہ 150 روپے

2000 روپے (سالانہ معہڈا کے خرچ)

رقم بذریعہ بک ڈرافٹ بنام فلشن ہاؤس لاہور، پاکستان

اظہور احمد خاں اہتمام

فلشن کپوزنگ اینڈ گرافیکس، لاہور کپوزنگ

حاجی حنیف پرنسپل لاراہور پرنٹرز

عربی سرورق

تاریخ اشاعت اپریل 2004ء

# فہرست

## مضافات

- |     |                                                               |                                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 7   | اشفاق سلیم مرزا                                               | ☆ بیگل کا فلسفہ تاریخ                                                     |
|     | توی نوآبادیاتی دینیات: صیہونی کلام میں ایکون ریز۔ کویکونزنا / |                                                                           |
| 43  | ڈھب، استراحت اور سیکولر ازم کی ساخت                           | ترجمہ: نعمان نقوی                                                         |
|     | ہندوستان اور پاکستان میں نصابی کتب:                           |                                                                           |
| 71  | کرشن کمار/ ترجمہ: ظہور چوہدری                                 | یک تجزیہ                                                                  |
|     | ذکر اسے۔ انج۔ نیرا /                                          |                                                                           |
| 98  | ترجمہ: حسن عابدی                                              | ☆ تنویر سے نفرت: پاکستان کے تعلیمی نظام میں مسلم اکثریت کے تصور کی پالادی |
| 131 | روبنیہ سہیل                                                   | ☆ تعلیمی نصاب اور نظریاتی تصادم                                           |
|     | مغل بادشاہوں کے معاشری حالات: شعراء کی نظر میں                |                                                                           |
| 137 | ڈاکٹر شہناز بیگم                                              |                                                                           |

## تحقیق کے نئے زاویے

|     |                                                       |                 |
|-----|-------------------------------------------------------|-----------------|
| 185 | ڈاکٹر مبارک علی                                       | ☆ خلعت          |
| 189 | ☆ فرانس: بادشاہت اور انقلاب کے درمیان ڈاکٹر مبارک علی |                 |
| 196 | ☆ علماء دور جدید میں ڈاکٹر مبارک علی                  |                 |
| 204 | ☆ ہندوستانی مسلمانوں کا الیہ                          | ڈاکٹر مبارک علی |

## نقطہ نظر

|     |                 |                          |
|-----|-----------------|--------------------------|
| 211 | ڈاکٹر مبارک علی | ☆ ہیرود پرستی اور معاشرہ |
|-----|-----------------|--------------------------|

تاریخ کے بنیادی مآخذ

بدائع و قائم

مصنف: آندرام گلچ

ترجمہ و حواشی: سعود الحسن خان روہیلہ

# مختارات میں

پہلا حصہ

## ہیگل کا فلسفہ تاریخ

اشفاق سعید مرزا

### حروف آغاز

ہیگل کے فلسفہ تاریخ کے اس مضمون کی شکل پذیری میں میرے دو دوستوں کا ہاتھ ہے اور وہ میری بہیشہ حوصلہ افزائی کرتے رہتے ہیں۔ جہاں اس مضمون کو قبول کرنے کے اثباتی کلمات ڈاکٹر مبارک علی صاحب کی طرف سے ادا ہوئے، دوسری طرف قاضی جاوید صاحب نے اس بات کی طرف توجہ دلائی کہ اگر ہیگل کے مختصر سوانحی خاکے کے ساتھ اُس کے فلسفہ کے متعلق بھی کچھ بات ہو جائے تو یہ مضمون مزید جامع ہو جائے گا۔ تو یوں اب یہ مضمون تین حصوں پر مشتمل ہے۔ پہلا حصہ تو سوانحی خاک ہے جبکہ دوسرا فلسفہ کا احاطہ کرتا ہے اور تیسرا طویل حصہ فلسفہ تاریخ کا بیان ہے۔

فلسفہ تاریخ پر میں نے جو بات کی ہے۔ وہ انتقاد کی صورت میں نہیں ہے۔ اکثر ناقدین اسے اپنے حوالے سے بیان کرتے ہیں۔ یہ بات میں نے کسی اور وقت کے لئے اخبار کھی ہے۔ فی الحال جو کچھ کہا گیا ہے۔ وہ ہیگل کے متن کے بہت قریب ہے۔ اردو میں ہیگل کا اصل متن اس حوالے سے میری نظر نہیں گزرا۔ میں نے حتی الوضع یہ کوشش کی ہے کہ ہیگل کے متن کو اردو میں من و عن بیان کر دوں اس لئے بہت سی اصطلاحات میں نے خود سے وضع کی ہیں۔ اگر وہ ہیگل کے تعنیات کی پوری طرح ترجمان نہیں ہیں۔ تو اس کا ذمہ دار میں خود ہوں۔ لیکن چند ایک باتیں

میں قاری کی سہولت کے لئے قلم بند کرنا چاہتا ہوں کہ جرمن زبان میں (Geist) کا لفظ ذہن اور روح دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے۔ اس لئے اس کی عظیم کتاب

(Phenomenology of Mind) کا ترجمہ (Die Phanomenologie des Geistes) یا (Phenomenology of Spirit) دونوں مستعمل ہے۔ دوسری طرف جہاں خدا کا لفظ استعمال ہوا اُس کا نظریہ خدا سپنوza کے بہت قریب ہے۔ اس کی وضاحت میں نے فلسفے والے حصے میں کر دی ہے۔ خدا کا انہار کائنات میں (Unfolding) کے ذریعے ہو رہا ہے۔ اس لئے کبھی تو یہ لگتا ہے کہ اُس کے ہاں فطرت اور خدا میں کوئی واضح فرق نہیں ہے۔

### سوائجی خاکہ

ہیگل 27 اگست 1770ء شونگارٹ میں پیدا ہوا۔ اُس کا باپ جورج لڈوگ ہیگل ورنبرگ کی ڈپچی کے محلہ خزانہ میں معمولی افسر تھا۔ اُس کی ماں کا نام ماریا میگذ لینا فروم تھا۔ وہ تین بچوں میں سب سے بڑا تھا وہ بڑا ہو کر جورج ہلدم فریڈرک ہیگل کہلا یا۔ ابھی وہ تیرہ سال کا تھا کہ اُس کی ماں کا انتقال ہو گیا۔

ہیگل کا دور جرمن علم و ادب اور فلسفے کے عروج کا دور ہے۔ لینینگ 1729ء میں پیدا ہوا جبکہ گوئے کا سن پیدائش 1749ء ہے۔ ہیگل کا دوست ہولڈرلن (Holderlin) اور بی تھون (Beethoven) بھی 1770ء میں پیدا ہوا۔ لینینگ کی کتاب ناچن جب شائع ہوئی تو ہیگل ابھی بچہ تھا۔ ہیگل نے اپنی مذہبی تصنیفات میں لینینگ کی اس کتاب کا سب سے زیادہ حوالہ دیا ہے۔ جب وہ سترہ سال کا تھا تو گوئے کی اپنی گنیا (Iphigenia) منظر عام پر آئی۔ اگر ہیم شیلنگ اور فلشنے کے نام ان میں شامل کر لیں تو وہ یوگ تھے جو ہیگل کی وہنی پر داخت پر اڑانداز ہوئے۔

یہ 1770 کا سال ہی تھا جب کانٹ نے کونگز برگ میں پڑھانا شروع کیا۔ ہیگل کا خاندان پر ڈسٹرکٹ تھا۔ اُس نے اولین تعلیم شونگارٹ کے جمیزرم میں حاصل کی۔ جہاں دینیات اور یونانی ادب اور فلسفہ میں اُس کی بنیادیں مضبوط ہوئیں۔ 1788ء میں جب وہ اٹھارہ سال کا تھا تو وہ ٹیوینکن یونیورسٹی کے دینیاتی انسٹی ٹیوٹ میں داخل ہو گیا جہاں وہ پانچ سال تک رہا۔ یہاں اس کی ملاقات فلسفی شیلنگ اور شاعر ہولڈرلن سے ہوئی۔ اور یہ عمر بھر کی دوستیوں میں بدل گئی۔ گوان میں

بہت سے اُن تاریخیں ہوئیں اور کچھ ایسے لمحات بھی آئے جو ہیگل کے روکھے پن کی وجہ سے پیدا ہوئے۔ ہولڈرن اور ہیگل یونانی کلاسیکیت کے شیدائی تھے۔

یہاں ہیگل نے الہیات، کلاسیکی زبان و ادب کے مطالعہ کیا۔ 1793 میں گریجویشن کرنے کے بعد وہ ایک خاندان کے ساتھ بطور ٹاؤن فلک ہو گیا۔ یونیورسٹی کا زمانہ طالب علمی میں ہیگل کو تاش کھینچنے اور بیسر پینے کا بہت مشوق تھا۔ پنکارد (Pinkard) کا کہنا ہے کہ اس دوران اس نے چھوٹی موتی محبتیں بھی کیں۔ فرانسیسی انقلاب کے وقت وہ ٹاؤنگن میں ہی تھے اور وہ فرانسیسی انقلاب کے حرمیں اس وقت ڈوبے ہوئے تھے۔ فرانسیسی انقلاب کی یاد میں انہوں نے یہاں ایک ٹھیک آزادی بھی لگایا۔ گو بعد ازاں بعض حوالوں سے فرانسیسی انقلاب کے بہت سے پہلوؤں سے ہیگل نالاں بھی رہا۔

باپ کی وفات کے بعد اسے جو درشلا۔ اُس کی مدد سے وہ 1801 میں بینا (Jena) منتقل ہو گیا۔ لیکن اس سے پہلے 1793 سے لے کر 1800 تک اُس نے کافی اخلاقیات سے متعلق تحریروں کی (Religion with in Bounds of Mere Reason) کے ساتھ فتنے کے نظریہ علم کا مطالعہ بھی کیا۔ اس دوران ہیلینگ کی تحریروں کو پڑھا اور اُس کے ساتھ مسلسل خلط و خروجی رابطے میں رہا۔ بینا کافی کے مطالعہ کا مرکز تھا اور یہاں شہر اور ہیگل بھی پیدا ہوئے تھے جس کی وجہ سے جرمن رومانیت کا مرکز بھی کھلا تھا۔ بینا میں ہی ہیگل نے ہیلینگ اور فتنے کے نظام ہائے فکر کا موازنہ لکھا اور یہاں ہیلینگ کے ساتھ مل کر ایک رسالہ (The Critical Journal of Philosophy) بھی شائع کیا۔ 1802 اور 1803 کے درمیان اس کے چھ شمارے شائع ہوئے۔ بینا کے قیام کے دوران ہیگل کی زندگی میں تین اہم واقعات ہوئے۔ یہاں ایک خاتون کے ساتھ تعلقات کی بناء پر اُس کے ہاں ایک ناجائز بیٹا پیدا ہوا۔ اُس خاتون کا نام فراڈ برک ہارڈٹ تھا۔ لڑکے کا نام لڑوگ فشر تھا۔ ہیگل کے خاندان نے اُسے کبھی پوری طرح قبول نہ کیا۔ اور 1831 میں ہیگل کے سین وفات والے سال میں ہی وفات پا گیا۔ 1807 میں اُس نے Phenomenology of Mind کمل کی اور اسی سال نپولین کی فوجیں بینا میں داخل ہو گئیں۔ انہی دنوں میں اُس نے یہ جملہ لکھا ”شہنشاہ جو دن عالم ہے میں نے اُسے گھوڑے پر سوار شہر میں اپنے دستوں کا معائنہ کرتے ہوئے دیکھا“، ایسے فرد کو دیکھنا کیسی سعادت ہے جس کی

تو جو صرف ایک نقطہ نظر پر مرکوز رہی کرو گھوڑے پر سوار ہو کر پوری دنیا کا احاطہ کرے اور اسے مکوم کر لے۔“

ہیگل کے نظریات کو دنیا سے روشناس کروانے والی پہلوی کتاب Phenomenology ہی تھی۔ گویہ کتاب اپنے مضمون کے لحاظ سے یکتا منفرد ہے۔ لیکن ساتھ ساتھ اس کا شاردنیا کی مشکل ترین کتابوں میں ہوتا ہے۔ جیسا کہ پہلے بتایا جا چکا ہے کہ یہ کتاب اس وقت کامل ہوئی جب پینا پر فرانسیسی فوجیں قابض ہو چکی تھیں۔ اس تبدیلی نے ہیگل کو ملازمت سے فارغ کر دیا۔ کچھ عرصہ تک تو اس نے لمبرگ میں ایک رسالے کی ادارت کی پھر نیورمبرگ میں آٹھ سال تک ایک چمیز مکار یکشیر رہا۔ اس دوران میں جب وہ اکالیس سال کا تھا اس نے یہیں ایک معزز خاندان کی لڑکی سے شادی کر لی جو اس وقت صرف یہیں سال کی تھی۔ اس کا نام میری وان ٹوخر (Marie Von Tucher) تھا۔ اس شادی سے اس کے ہاں دو بیٹے اور ایک بیٹی پیدا ہوئی۔

ہیگل شروع دن سے اس کوشش میں مصروف تھا کہ وہ یونیورسٹی میں استاد فلسفہ کی نشست حاصل کر لے۔ بالآخر 1816 میں جب وہ چھالیس سال کا تھا اس کی یہ خواہش پوری ہوئی اور وہ ہائزر گ میں فلسفہ کا استاد مقرر ہوا۔ 1817 میں اس نے اپنی مشہور زمانہ کتاب Encyclopaedia of Philosophical Sciences of شائع کی اور اسی سال بھی منظر عام پر آئی۔ 1818 میں اسے برلن میں فلسفہ کا استاد مقرر کیا گیا۔ اس یونیورسٹی کی بنیاد 1809 میں ہم بولٹ نے رکھی تھی۔ یہاں آنے کے بعد تادم مرگ یعنی 1831 تک ہیگل اس بجھے پڑھاتا رہا۔

دو سال بعد یعنی 1820 میں ہیگل کی کتاب (Philosophy of Right) شائع ہوئی۔ ایک لحاظ سے یہ اس کی مقبول ترین تصنیفات میں سے ہیں۔ ہیگل نے اس میں جہاں سیاست، سول سوسائٹی اور دوسری سماجی اقدار پر بحث کی ہے۔ وہاں معاشری عوامل کے اہم کردار کو بھی سامنے لایا۔ اس میں وہ بتاتا ہے کہ کس طرح پیداوار کی بہتان نوآبادیات کے قیام کا باعث ثبت ہے۔ یہ شاید آخری بڑا کام تھا جو اس کی زندگی میں شائع ہوا۔ گو بعد ازاں طالب علموں کے اندر ارجات سے جو کتابیں شائع ہوئیں وہ بھی اپنی تدریجی قیمت میں کسی سے کم نہیں ہیں۔ ان میں فلسفہ، تاریخ اور فلسفہ تاریخ کی تین جلدیں بھی شامل ہیں۔

برلن میں اس کا قیام کئی لحاظ سے ممکن نہ تھا۔ اس کے سماجی تعلقات کا دائرہ بہت وسیع ہو گیا۔ وہ کئی کلبوں کا رکن بن گیا۔ لیکن شلائرماخر (Schleier macher) کی مخالفت کی وجہ سے (Prussian Academy of Sciences) کا رکن بننے کا اعزاز حاصل نہ کر سکا۔ اس نے اس دوران شیلنگ سے بھی تعلقات دوبارہ استوار کرنے کی کوشش کی لیکن اس میں کوئی خاطر خواہ کامیابی نہ ہوئی۔ وہ بلحیم، وی آنا، اور پیرس بھی گیا۔ اور وہ مشہور دانشوروں سے ملا۔ کہا جاتا ہے کہ ہیگل کا انتقال ہیضہ کے باعث ہوا۔ لیکن اس بات سے پنکارڈ اتفاق نہیں کرتا۔ وہ کہتا ہے یہ قسم کا ایک مرض تھا جو جان لیوا ثابت ہوا۔ باقی سب منور خصین اس بات سے اتفاق کرتے ہیں کہ اس کی موت 14 نومبر 1831 کو ہیضہ کی وجہ سے ہوئی۔

یہ عجیب الیہ ہے کہ ہیگل جو جلیل القدر ہستیوں کی زندگی کو دلوں انگریزی (Passion) سے وابستہ کرتا ہے خود اس دلوں انگریزی سے مر جوم رہا۔ اس کی زندگی کے آخری سال تو ایک اعلیٰ پائے کی فون کرسٹاہنہ زندگی میں گزرے۔ اس میں فائز پاٹھ یا مارکس جیسی انتقلابی دلوں انگریزی نہیں پائی جاتی تھی۔ ہیگل جیسا عظیم فلسفی، جس کا فکر آج تک مختلف مکاتیب فکر پر اپنی گہری چھاپ لگا رہا ہے ریاست کا ایک فرمان بردار ملازم رہا۔ اگر غور سے دیکھا جائے تو ہیگل کے ہاں جو ریاست کی قدر و منزلت ہے اس کا چلن بھی اس کے تابع دکھائی دیتا ہے۔ گوتام جمن استاد ریاست کے ہی ملازم تھے۔ پھر بھی کائنٹ، فشنٹ اور فائز پاٹھ نے ایسے کام کر دکھائے جس کی وجہ سے حکومت اور چرچ کا عتاب سہنا پڑا۔ لیکن ہیگل بادشاہت اور چرچ سے کوئی ٹکرنا لینا چاہتا تھا۔

ہیگل نے فلسفے کے علاوہ تحریر کی اور اصناف بھی چھوڑیں ہیں۔ وہ اپنے دوستوں کو باقاعدہ خطوط لکھتا رہا۔ اور ان کا ذخیرہ موجود ہے۔ جس میں اپنی بیوی اور فریبی عزیزوں کے نام بھی خط ہیں۔ وہ نظیمیں بھی لکھتا رہا۔ اپنی بیوی میری اور ہولڈرن کے نام بھی اس کی کچھ نظیمیں موجود ہیں۔ والر کاف مین نے اپنی کتاب میں ان کو شائع بھی کیا ہے۔ آخر میں صرف یہ کہنا چاہوں گا کہ بعض لوگوں کی زندگی دلوں انگریزی سے بھر پور اور ذرا بائی ہوتی ہے۔ لیکن وہ آنے والی نسلوں کے لئے کچھ نہیں چھوڑتے۔ ہیگل کی زندگی میں دلوں انگریزی تو نہ تھی۔ لیکن جیسی فکر وہ دے گیا۔ وہ انسانی تاریخ میں کسی کسی کے حصہ میں آتا ہے۔

## ہیگل کا فلسفہ

برٹنینڈ رسل کہتا ہے کہ ”ہیگل کا فلسفہ بہت مشکل ہے۔ بلکہ میں تو یہ کہوں گا کہ عظیم فلسفیوں میں سے اس کو سمجھنا سب سے مشکل ہے۔“ ہیگل کے بارے میں اصل سمجھن اس کی وفات کے بعد پیدا ہوئی جب اُس کے مقلدین دھھوں میں بٹ گئے۔ اس وقت وہ مارکیسوں اور تصوریت پسندوں میں بنا ہوا نظر آتا ہے۔ جہاں مارکسی اُسے اُس کے جدلیاتی منہاج کی وجہ سے اپناتے ہیں وہاں اس کی ما بعد الطیعت اور سیاسی معاشریات کی وجہ سے دور بھاگتے ہیں۔ ہیگل کا تصور مطلق کے گرد مرکوز رہنا مارکیسوں کے لئے کوفت کا باعث ہے۔ یہی وہ موڑ ہے جو اسے تصوریت پسندوں کا، ہترین نمائندہ فلسفی بنادیتا ہے۔

اس کے منہاج پربات کرنے سے پہلے میں یہاں صرف یہ کہنا چاہوں گا کہ ہیگل ما بعد الطیعت کے روایتی معنوں کو تسلیم نہیں کرتا۔ ہیگل ان تمام مفکروں کو خواہ ان کا تعلق مادیت سے ہو یا تصوریت سے، دقیانوی قسم کی ما بعد الطیعت سے منسوب کرتا ہے۔ جو موضوعات کو ان کی خموں کے حوالے سے نہ سمجھ پائیں یا ان کو ساکت سمجھیں اور سیاق و سبق سے ہٹ کر سمجھنے کی کوشش کریں اور یہ بھی نہ کیجئے پائیں کہ اشیاء ایک دوسرے میں تبدیل ہونے کی بھی صلاحیت رکھتی ہیں۔ اس لئے ہیگل جب بھی ما بعد الطیعت کی بات کرتا ہے تو اس کا حوالہ متفق انداز میں آتا ہے۔ جہاں وہ دقیانوی قسم کی ما بعد الطیعت پر تقدیر کر رہا ہوتا ہے وہ ذیکار است، لاگینیر اور دو لف کو اس ضمن میں لاتا ہے۔ کیونکہ کاٹ کی تنقید کے بعد روایتی ما بعد الطیعت کا سورج غروب ہونا شروع ہو گیا تھا۔ ہیگل جب مطلق کو زیر بحث لاتا ہے تو روایتی مطلق کے سارے حوالوں سے اپنارابطہ توڑ

دیتا ہے۔ وہ ایک نیا منہاج متعارف کر داتا ہے جو اس سے پہلے دنیا یے فلسفہ ایسے مریبو طریقہ سے دیکھنے میں نہیں آیا۔ اس منہاج کے تمام موضوعات پرانے منطق سے الگ ہیں۔ اگر اسے اپنے موضوعات کے لحاظ سے دیکھا جائے تو ہیگل کی منطق اور ما بعد الطیعت آپس میں باہم شیر و شکر تھیں۔ اور جو موضوعات علم الوجود (Ontology) کے ضمن میں آتے ہیگل کا منطق ان سے نہ رہا زماں ہو رہا ہوتا ہے۔

برنچ (Burbidge) نے ہیگل کے منطق کا بیان اس بات سے شروع کیا ہے کہ ہیگل کی دو کتب جو علم منطق کہلاتی ہے ان میں روایتی منطق کہیں نظر نہیں آتا۔ وہ منطقی اصولوں، علامتوں اور قضیات کو ایک طرف رکھتے ہوئے وجود (ہستی) عدم وجود (نیستی) اور Becoming سے بحث کرتا ہے۔

اس لئے بہت سے مصرین ہیگل کے منطق اور ما بعد الطیعت میں کوئی فرق نہیں سمجھتے۔ پھر کانت کی اصطلاح میں اسے زمرہ Catogories کا ماورائی نظام قرار دیتے ہیں۔

انپی کتاب علم منطق کے تعارف میں ہیگل اس کی وضاحت یوں کرتا ہے:

”آج تک منطق میں کوئی ایسا منہاج تلاش نہیں کیا گیا جو اسے خالص یا سائبنس محض کا درجہ دے اور آج منطق کی جو حالات ہے اس سے سائبنسی منہاج کا دور کا بھی داستان نہیں ہے۔ تجربیاتی علوم نے اپنا منہاج ڈھونڈ لیا ہے اور اس طرح ریاضیاتی علوم نے بھی اپنا منہاج تلاش کر لیا ہے۔ لیکن سپنوزا اور دوف اس کا اطلاق فلسفہ پر بھی کرتے ہیں۔ یہ غلط ہے۔ فلسفی بھی کبھی ریاضیاتی اور سائبنسی علوم کے منہاج کی طرف رجوع کرتے ہیں جو فلسفہ کے لئے موزوں نہیں ہے۔ اس کے نزدیک فلسفہ کا ایک منہاج ہونا چاہئے اور وہ منطق میں ہی موجود ہے۔ کیونکہ اس منہاج میں وہ جو ہر پایا جاتا ہے جو منطقی مواد کے اندر ورنی چلن کی صورت کا شعور رکھتا ہے۔ علم منطق میں دراصل ہیگل صوری منطق کے فلسفہ کو بیان کر رہا ہے۔ وہ یہاں مختلف اقسام کے منطقی احکامات اور اختیارات کی بنیاد اور ان کی حدود کو سامنے لارہا ہے۔ ہیگل کے لئے منطق صحیح قیاسات کی کوئی تجربیدی شکل نہیں۔ بلکہ ایک عقلی عمل ہے جو اس کی صورت کو بھی متعین کرتا ہے اور اس سے آگے بھی جانا چاہتا ہے۔ یہ عقل کے بارے میں سوچتا ہے کیونکہ منطق ہی وہ نظم ہے جو اپنے اعمال کے بارے میں سوچتا ہے اس لئے فلسفہ کی شروعات بھی یہیں سے ہوتی ہیں۔“

ہیگل اس بات کو بھی بیان کرتا ہے کہ فکری عمل میں تین قسم کے عوامل کا فرما ہوتے ہیں۔ جنہیں وہ فہم (Understanding) (جدلیاتی عقل) (Dialectical Reason) اور خیالی عقل (Speculative Reason) کا نام دیتا ہے۔ جب ہم کسی شے کے بارے میں فہم رکھتے ہیں تو ہم اس کے تعقل کا تعین یا اس کی معنوی حد بندی کر رہے ہوتے ہیں۔ تاکہ اس کا استعمال صحیح طور پر ہو سکے۔ جدلیاتی عقل فکر کی حرکت پذیری ہے جو فہم کی حد بندی کے رویہ میں ہوتی ہے۔ وہ اس کی حدود سے تجاوز کرتی ہوئی تضاد یا متقابل کی طرف جاتی ہے۔ خیالی عقل کلی حرکت کا احاطہ کرتی ہے جس میں فہم کے جامد تعلقات سے لے کر ضد تک سب شامل ہوتا ہے اور وہ ایک ہمہ گیر تناظر کو قائم کرتی ہے اور یہ بتاتی ہے کہ ایک خیالی واحد میں اختلاف کس طرح ساتھ ہاتے ہیں۔

اس قسم کے نظام سے گزرنے کے بعد یہ سوچنا بھی صحیح نہیں ہے کہ منطق صرف فکر محض سے منسلک ہے۔ اور اس کا حقیقی دنیا سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ یہ اس شکل میں مادرائی نہیں ہے بلکہ ہیگل تو کہتا ہے کہ خود فکر اپنے فکری عمل میں اس دنیا کا حصہ ہے۔ وہ بیک وقت دوسرا سے افراد اور دنیا کے ساتھ رابطے میں ہے۔ یہ فکر اس قسم کے تصور محض کے دائرہ میں نہیں آتا جو افلاطون کے تصورات کی طرح آسان سے اترتے ہیں۔ بلکہ یہ تو اس دنیا کے تجربات کی کشید ہیں۔ وہ تجربہ جو صدیوں سے ہمیں ملا ہے جو صداقت اور حقیقت پر مبنی ہے۔ اور اس خود شعیریت کو ہیگل روح یا ذہن کہتا ہے۔ اس لئے اس نسبت سے بالعدۃ الطبعات نہیں کہا جا سکتا۔ کیونکہ یہی وہ ذہن انجمن ہے جو دنیا کا تجربہ اپنے اندر سوئے ہوئے خود شعوری کی شکل میں سامنے آتا ہے۔

### جدلیات

جدلیات سے بحث کرتے ہوئے ہم اس کے مأخذ تلاش نہیں کریں گے۔ اور نہ ہی یونانی فلسفیوں میں اس کے اذلیں نقوش کی تاریخ بیان کریں گے بلکہ ہم فوری طور پر ہیگل کے اس منہاج کو بیان کریں گے جو بعد ازاں مارکسی فلسفہ میں جدلیاتی مادیت کے ساتھ منسوب ہوا۔ دراصل یہاں اس بات کا احاطہ کرنا کہ جدلیات سقراط یا ارسطو سے کس طرح ماخوذ کی گئی ہے۔ سوائے بحث کو طول دینے کے اور کچھ نہیں۔ گویہ بحث بھی ہمیں مقدم ہے۔ لیکن اسے کسی اور جگہ اور وقت کے لئے رکھ چھوڑتے ہیں۔ فی الحال تو صرف یہ بیان کرنا مقصود ہے کہ ہیگل کے جدلیاتی

منہاج کا کیا روپ سامنے آتا ہے۔ تاکہ مارکسی فکر میں اس کا ذکر کرتے ہوئے اجنبیت کا احساس نہ ہو اور نہ ہی اس کا احاطہ کرتے ہوئے کوئی مشکل درپیش آئے اور یہ بھی پڑھے چلے کہ مارکس نے ہیگل سے کیا لیا اور کیا رد کیا؟ یہ بات بھی سامنے لائی جائے۔ تو آئیے دیکھتے ہیں کہ ہیگل کے ہاں جدلیات کی شکل کیا ہے۔

یہ بات اب وہیں سے شروع کرتے ہیں جہاں ہم نے منطقی منہاج کو چھوڑا تھا۔ مارٹن نکولس کہتا ہے کہ مارکس اور ہیگل کے ہاں کسی شے کی پکڑ کا مسئلہ دراصل اس کی حرکت پذیری سے وابستہ ہے۔

جیسا کہ آپ جانتے ہیں کہ ہیگل کے ہاں حقیقت کو تجربی تعقل کے حوالے سے دیکھنے کی کوئی راہ نہیں کھلی ہوئی وہاں حقیقت ایک جدلیاتی اور حرکی عمل ہے جسے تجربی تعقل بیان کرنے سے قاصر ہے۔ یہ تجربی تعقل کہانی کا صرف ایک حصہ سامنے لاتا ہے۔ باقی کہاں چھپی رہتی ہے۔ لیکن حقیقت پر حرکت ہے۔ آنکھ چوکی کھلیتی رہتی ہے۔ ادھر ڈلتی اور نکلتی ہے۔ بدلتی ہوئی حالت میں ایک نئے روپ میں سامنے آن کھڑی ہوتی ہے اور کچھ ہی لمحوں میں اپنی نئی چھب دکھا کر اپنے ہی تضاد میں گم ہو کر کسی اور روپ میں ڈھلننا شروع ہو جاتی ہے۔ یہ اختلافات، تضادات اور نئی سے پہر کیا تھے۔ بع درخت میں ڈھل کر اپنی نئی کر دیتا ہے اور انسان کے ساتھ اس کی موت لگی ہوئی ہے۔ ہیگل کے الفاظ میں اُن کی پیدائش کا الحد ہی اُن کی موت کا الحد ہے۔

منطق میں جدلیات ایک ایسا منہاج ہے جو زمرہوں (Categories) کو بیان کرتا ہے اور اُن کی مختلف حالتوں کو سامنے لاتا ہے۔ جہاں ایک زمرہ یا منطقی مقولہ اپنے اندر تضاد کو کسی نئے ہوتا ہے اور اس طرح حرکتی عمل سے ایک نئے زمرے میں ڈھلتا ہے جو پہلے دونوں کو اپنے اندر سوئے ہوتا ہے اور اُن سے مختلف ہوتا ہے۔ پھر نئے سرے سے اُس عمل کی کارفرمائی سے خود اپنے تضاد میں ڈوب جاتا ہے۔ اس کی وضاحت کچھ یوں کی جاسکتی ہے۔

اگر ہم زمرہ الف سے شروع کریں تو اُس کے اندر اخلاقی زمرہ ب موجود ہوتا ہے اور اس طرح زمرہ ب میں زمرہ الف موجود ہوتا ہے۔ جس سے یہ تتجہ لکھتا ہے کہ دونوں زمرے اپنے اندر اپنی ضد لئے ہوئے ہیں۔ لیکن یہ ضد ایک ثابت زمرے نج کو جنم دیتی ہے جو کرنی کی نئی ہوتا ہے اور اس میں پہلے دونوں زمرے متحد ہوتے ہیں۔ لیکن اُن کا اتحاد اس صورت ہوتا ہے کہ نہ صرف وہ

اُس میں ختم ہو جاتے ہیں بلکہ اُس میں محدود ہو جاتے ہیں۔ اور ان کی اصل خصوصیات کیفیاتی تبدیلی کے بعد ایک نئی شکل میں زمرہ ج میں سامنے آتی ہیں۔ اور ان کا پہلے والا تضاد بھی ختم ہو جاتا ہے اور زمرہ ج ایک اور نیاروپ ہے جو پھر سے اپنی صد کی بنیاد پر ایک نئے عمل میں ذوب جاتا ہے۔

چنانچہ اس کی وضاحت کچھ اس طرح کرتے ہیں۔ ہیگل کہتا ہے اور یہ اُسی کی ہی دریافت ہے کہ کسی بھی زمرے میں اس کی صد موجود ہوتی ہے اور اُسی میں پہاڑ ہوتی ہے اور یہ کہ اُس صد کو اُس میں سے وضع کیا جاسکتا ہے اور بطور اختلاف (Differential) مظرعام پر لاایا جاسکتا ہے اور اُس طرح ہم ایک جنس کو نوع میں تبدیل کر سکتے ہیں۔ اس کی مزید وضاحت ہیگل کے زمروں کی پہلی تکوین سے کی جاسکتی ہے۔ یعنی

| تشکیلیت  | عدم وجود یا نیستی | وجود یا ہستی |
|----------|-------------------|--------------|
| Becoming | Nothingness       | Being        |

ہم زمرہ وجود کے مجرد وجود سے شروع کرتے ہیں یعنی عدم وجود و محض (Pure Being) جس میں کچھ بھی شامل نہیں ہے۔ اگر ہم ایک میز کی مثال لے لیں اور اُس کی تمام قطعیت (Determinations) سے علیحدہ کر لیں۔ اب یہ کس قسم کے مواد سے مبراء ہے اور مکمل خلا ہے۔ یہ میزان اپنے ہر صفت سے عاری محض ایک خالی پن ہے۔ لیکن یہ خالی پن ہر صفت سے عاری دراصل عدم وجود ہے۔ اس لئے وجود ہی عدم وجود ہے یعنی ہستی میں نیستی ہے۔

اب ہم تھوڑی سی بات ہیگل کے تصور مطلق کے بارے میں کرتے ہیں۔ ہیگل کے تصور مطلق میں مطلق مادی دنیا کے حوالے سے خود انکا سی کے عمل سے گزر رہا ہے۔ اور اسی طرح وہ خود سے آگاہ ہو رہا ہے۔ اور وہی اس کے نزدیک حقیقت مطلق ہے۔ مادی دنیا میں حقیقت مطلقہ اس طرح ساتھی ہے کہ اُسے معروضی اظہار کا ذریعہ ملتا ہے۔ یعنی دوسرے معنی میں ہیگل کے نزدیک حقیقت مطلقہ یا بعض کے نزدیک ہیگل کے حوالے ہی سے خدا کا آشکار ہونا ملتا ہی (Finite) اشیاء کے ساتھ مسلک ہے اور اس کے علاوہ حقیقت بھی کچھ نہیں ہے۔ اس کی وضاحت یوں بھی کی

جاسکتی ہے کہ مطلق ہی نیستی یا وجود (Being) ہے۔ یہ وجود ایک تصور کے طور پر مادی دنیا میں معرفتی شکل اختیار کرتا ہے۔ تصور کا ظہور مادی دنیا میں ہوتا ہے۔ تصور کی معرفتی کی ظہور پذیری کا دلیل فطرت (مادی دنیا) ہے اور روح مطلق روح انسانی میں کافر ماہو کرو جود پذیر ہوتی ہے۔ لیکن ایسا تو اس وقت ہوتا ہے جب روح انسانی اپنے متناہی دائرہ سے نکل کر لا متناہی (infinite) حقیقت کا حصہ بن جاتی ہے۔ اس لئے ہیگل کے حوالے سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ انسان کا حقیقت مطلق سے متعلق علم اور حقیقت مطلق کی خود آگاہی ایک ہی حقیقت کے دروپ ہیں۔ کیونکہ ہستی مطلق انسانی روح کے حوالے سے ہی خود شعوری کے عمل سے گزرتی ہوئی ٹھوس شکل میں وجود پذیر ہوتی ہے۔

ہیگل یہاں تک کہہ دیتا ہے کہ دنیا کے بغیر خدا، خدا نہیں ہے۔ ہیگل کا تصور مطلق ایک کلیت کی شکل میں سامنے آتا ہے۔ جب ہم اُسے کلیت قرار دیتے ہیں اور یہ کلیت روپ عمل ہے اور مطلق خود انگکاری کے عمل سے گزرا ہے اور اسی طرح حقیقت خود سے آگاہ ہوتی ہے۔ اور وہ اس عمل سے انسانی ذہن یا روح کے حوالے سے گزرتی ہے۔ اور ہمارے آس پاس کی دنیا انسانی شعور کے لئے لازمی شرط ہے۔ یہ معرفت کا وہ دائرہ فراہم کرتی ہے جس کے بغیر موضوعی دائرہ شکل پذیر نہیں ہو سکتا۔ اور یہ دونوں ہی حقیقت مطلق کے دو لحاظ ہیں۔ مادی دنیا ہی میں حقیقت مطلق اس طرح سامنی ہے کہ اُسے معرفتی اظہار کا ذریعہ ملتا ہے۔ یعنی دوسرے معنی میں خدا کا آشکار ہونا لا متناہی اشیاء کے ساتھ مسلک ہے۔ اس کے علاوہ حقیقت کچھ بھی نہیں ہے۔ اس کی ایک وضاحت یوں بھی کی جاسکتی ہے کہ مطلق ہی ہستی یا وجود ہے۔ یہ وجود ایک تصور کے طور پر مادی دنیا میں معرفتی شکل اختیار کرتا ہے۔ تصور کا ظہور مادی دنیا میں ہوتا ہے۔ تصور کی معرفتی کی ظہور پذیری کا دلیل فطرت (مادی دنیا) ہے۔ اور روح مطلق روح انسانی میں کافر ماہو کرو جود پذیر ہوتی ہے۔ لیکن ایسا اس وقت ہوتا ہے جب خود روح انسانی اپنے متناہی دائرہ سے نکل کر لا متناہی حقیقت کا حصہ بن جاتی ہے۔ اس لئے ہیگل کے حوالے سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ انسان کا حقیقت مطلق سے متعلق علم اور حقیقت مطلق کی خود آگاہی ایک ہی حقیقت کے درپہلو ہیں۔ کیونکہ ہستی مطلق انسانی روح کے حوالے سے ہی خود شعوری کے عمل سے گزرتی ہوئی ٹھوس شکل میں وجود پذیر ہوتی ہے۔

کوپل سوون اس کی یوں وضاحت کرتا ہے:

”میں بطور ایک مٹاہی وجود یا ہستی کے خود سے آگاہ ہوں اور میری یہ خود آگاہی ہی دوسرے کسی انسان کی اپنے مطلق آگاہی سے الگ ہے۔ لیکن علم مطلق اس وقت بیدار ہوتا ہے جب میں نہ صرف خود سے بطور مٹاہی فرد اور دوسرے سے الگ، پوری طرح آگاہ ہوں۔ بلکہ حقیقت مطلق سے بھی اسی طور آگاہ ہوں کہ اس کے علاوہ حتیٰ حقیقت اور کوئی نہیں ہے۔ اگر میں اس بات کا علم حاصل کر لیتا ہوں کہ مادی دنیا مطلق کا معروضی اظہار ہے اور مطلق اپنی طرف معروضیت کے طور پر روح کی شکل میں پلٹ رہا ہے اور ساتھ ساتھ تاریخ میں انسانی روح کے حوالے سے بھی وجود پذیر ہو رہا ہے تو یہ وہ لمحہ ہے جہاں خود آگاہی مطلق کا احاطہ کرتی ہے۔“

کو لیتی کہتا ہے کہ عام قاری ہیگل کے بارے میں یہ نتیجہ نکالے گا ”ہیگل ایسا فلسفی ہے جس کا نکر دا خلی سطح پر غیر معمول طور پر مر جوڑا دکھائی دیتا ہے۔ لیکن اس کے باوجود اپنے اندر رائیک گمرا تضاد لئے ہوئے ہے۔ اس کا تصوری پہلو بالکل واضح اور باقاعدہ تر دیدی ہے۔ لیکن دوسری طرف اس کے ہاں مادے کی جدیات ہر طرح سے جدی مادیت سے مماثلت رکھتی ہے۔ اس بات سے یقیناً وہ یہ نتیجہ اخذ کرتا ہے کہ ہیگل آدھا تو صوریت پسند ہے اور آدھا مادیت پسند ہے۔ اس طرح کا سارا اتفاق مقسم ہوتا ہوا اکٹھائی رکھا جائے۔ اور ایک ہمہرے تضاد کی وجہ نے اپنی میں جزو ہوانیں لگائی۔ اور یہ کہ اس کا ہفاظ اور اس کا منہاج ہر وقت ایک دوسرے سے مر جوڑا درج ہے جیسے یہ  
لیکن نہ ہی ہیگل کی حیات میں یہ بات کہی نہیں ہے۔ مگر ہیگل کے ہاں سے صورت مطلق کو کمال دیا جائے تو وہ مادیت پسند ہے۔“  
مارک ہیگل بے مطلق کے علیحدہ وجود کو تحلیم نہیں کر سکتا وہ موجود یا موجود کی بجا یا بجائے مطلق کو اول گردانی ہے۔ دوسرے سب سے ہم باقی رہا ہیں کہ وہ ناممکن رشتہوں کو میتوں تھاں کے لئے کار (Unfolding) ہونے سے شکن نہیں کرتا۔ بلکہ وہ ناممکن رشتہوں کی ایالت کو جانتا ہو اور جدیات کے دائرے میں لاتا ہے۔ یہاں مارکس کا وہ مشہور جملہ ہے ہمارا یہ ہے ہمیں جس کا حوالہ ہر جگہ دیا جاتا ہے۔ ”ہیگل کے ہمہوں جدیات کے الجھاؤ اور یعنی نظر وہ پہلا مخفی خاص جس نے عمومی طرزیہ کا کو بعد تھا۔ لہوں یا ان پہلی ما

قابل فہم اور شعوری طور پر پیش کیا۔ وہ سر کے بل کھڑا ہے۔ اگر ہم اس کے ہاں سے سریت کے غلاف یا چالکے کو اتنا کراس کے اندر موجود مغز کو دریافت کرنا چاہتے ہیں تو ہمیں اُسے پاؤں کے بل کھڑا کرنا پڑے گا۔“

یہ توبہ اپنی جگہ چند خاص حوالوں سے درست ہی دکھائی دیتا ہے اگر خصوصاً اس انداز سے دیکھا جائے کہ مارکسیوں کے ہاں ہیگل کے لئے ایک اپنا بیت پائی جاتی ہے۔ وہ اس تنقید پر بھی اس پہلو کو سامنے رکھنے کے بعد کرتے ہیں کہ کاش وہ پورے کا پورا ان کا منشا اور تراش خراش کے مطابق ہوتا۔ لیکن تاریخی طور پر ایسا ہونا ممکن نہ میں سے نہیں ہوتا۔ اگر اس کا منہاج انہیں قبول ہے تو اس کی چھوٹی مولٹی خطا معاف کر دینی چاہئے۔ لیکن ایسا کرنا مارکس کے مزاج میں نہ تھا۔ وہ چھوٹی سی کوتا ہی کا بھی تختی سے احتساب کرتا ہوا نظر آتا ہے۔ لیکن سوچنے کی بات یہ ہے کہ اگر ہیگل ہی سب کچھ کہہ دیتا تو پھر مارکس کے پاس کہنے کے لئے کیا رہ جاتا۔ جس کی وجہ سے وہ اپنی منفرد شناخت کا حامل ہے۔ اور کیا یہ تاریخی طور پر ممکن تھا۔

ظاہر ہے ہیگل اپنے وقت کے اتصاب سے بچنے کے لئے عیسائیت اور ریاست کی اٹک شوئی کے لئے تصور مطلق کی چادر اوڑھ کر جدیلیتی منہاج کی بات کرتا رہا۔ وہ اس سے پہلے ڈیکارٹ، سپنوزا اور کانت کی مجبوریوں سے آگاہ تھا۔ یہی وہ دباؤ تھے جن کی وجہ سے اس ڈیکارٹ، سپنوزا اور کانت کی مجبوریوں سے آگاہ تھا۔ یہی وہ دباؤ تھے جن کی وجہ سے اس Immanentist کا کردار اپنایا۔ لیکن خدا کے وجود کو فطرت کے ساتھ مسلک کر دیا۔ مارکس ہیگل پر تنقید کرتا ہے جہاں اس کے ہاتھ میں فیور باخ کی مادیت کا ہتھیار ہے اور فیور باخ کو نشانہ بناتا ہے۔ وہاں وہ ہیگل کی جدلیات سے لیس ہے۔

بعض حوالوں سے مارکس اور فیور باخ ہیگل پر، اس کے تصور مطلق پر ایک ہی انداز سے تنقید کرتے ہوئے نظر آتے ہیں کیونکہ اس کے تصور مطلق میں معروضی دنیا سے بیکاری اور جیتنی جاگتی دنیا میں بے جا نفوذیت اور درآمد کی چھاپ کا نمایاں پہلو ہے۔ اس پر بات کرتے ہوئے فیور باخ ہتھا ہے:

”منظق پر بات کرنے سے پہلے حتیٰ کر اپنے منطقی نظریات کو ایک سائنسی انداز میں پیش کرنے سے پہلے اس کے ہاں تصور مطلق قطعی ہے اور فوری سچائی ہے۔ مطلق کا تصور اپنے اندر مطلق سچائی کی قطعیت لئے ہوئے

ہے۔“

سڈنی ہب کہتا ہے کہ فور بانخ کے نزدیک فلسفہ تحریدیت سے شروع نہیں ہونا چاہئے۔ اور ایسی بات سے شروع ہونا چاہئے جو فلسفیانہ بھی نہ ہو بلکہ اُسے زندگی اور اس سے متعلق تمہوں ضروریات اور احتیاجات سے شروع ہونا چاہئے اور وجود خالص سے متعلق ہیگل نے جو کچھ بھی سمجھا ہے وہ ظاہر ہے اطمینان بخش نہیں ہے۔ کیونکہ ایسا ہونا بے معنی ہے۔ فور بانخ کے نزدیک وجود متعین شدہ ہے۔ کیونکہ وہ کسی خاص شے کا وجود ہے۔

میں سمجھتا ہوں کہ جرمیں تصوریت، روانیت اور مادیت کے درمیان کی کڑی ہیگل ہے۔ اصل میں وہ سپنوزا کا مقلد ہے وہ صورت اور مادہ کو ایک جگہ دیکھنا چاہتا ہے۔ لیکن فی زمانہ وہ آیا دعویٰ کھلے بندوں کرنے سے احتراز کرتا ہوا نظر آتا ہے۔ اس لئے وہ اس کے اوپر بظاہر تصور مطلق کا محل سجاتا ہے۔ جس کے نتیجے میں اُس کے منہاج اور جدلیات کی پُر شعور اور تند و تیز ندی بھتی ہے۔

## فلسفہ تاریخ

یہ بات بھی اپنی جگہ درست ہے کہ فلسفہ تاریخ کا حسن ہیگل کے دم سے قائم ہے۔ لیکن اس تعلق کو روشناس کروانے والا ہیگل نہیں تھا۔ کولنگ وڈ (Collingwood)، کارل لووٹھ (Kar Lowith) اور دوسرے محققین کے نزدیک اس نام کو فرانسیسی فلسفی والٹر (Voltair) (1694-1788) اور وپکو (Giam Battista Vico 1688-1774) تاریخ کے اس ساتھ ساتھ بینٹ آ گھٹیں (St. Augustine) (358-430) کے حوالے سے بھی ایسے ہی نظریات کا ذکر کیا ہے۔ تاریخ میں چکر (Cycles) کے نظریے کے بر عکس عیسائی اور یہودی نظریہ سازوں نے تاریخ میں خوب پڑی ری کے نظریے کو فروغ دیا۔ لیکن تاریخ کا کسی نیزہ کی طرف گمازن ہونا ان کے حوالے سے الہیاتی رنگ میں رنگا ہوا ہے۔ اس نظریے کو اولیں طور پر منظر عام پر لانے کا سہرا بینٹ آ گھٹیں کے سر پر ہے۔ جہاں تاریخی واقعات مشیت ایزدی کے تابع نظر آتے ہیں۔

اگر اس سے بھی ذرا دور جائیں تو فلاطینوس (Plotinus) نے سب سے پہلے تاریخی واقعات کو کسی نظم کے تحت دیکھنے کی بات کی تھی۔ اگر روز اول سے اس کھوج کی طرف نکل جائیں کہ فلسفہ تاریخ کی طرف پہلا اشارہ کس نے کیا تھا تو بات ذرا لمبی ہو جائے گی۔ اس لئے ہم ہیگل کے فلسفہ تاریخ پر ہی بات شروع کرتے ہیں۔

ہیگل کے فلسفہ میں کئی تعلقات بنیادی اہمیت کے حامل ہیں۔ جن میں تصور مطلق، مطلق اور

جدیلیات زیادہ اہم ہیں۔ لیکن فلسفہ تاریخ سے ہمارا واسطہ باقی دو اصطلاحات یعنی عقل اور تاریخ کے تال میں سے پڑے گا۔ فلسفہ تاریخ پر یوگل کی ایک پوری کتاب (The Philosophy of History) موجود ہے۔ یہ ان خطبات پر منی ہے جو اُس نے اپنے طالب علموں کو 1822ء میں دیئے تھے اور جسے بعد ازاں اُس کے بیٹے نے مرتب کیا تھا۔ اس کا انگریزی ترجمہ سبری (Sibree) نے کیا تھا جو عام طور پر دستیاب ہے۔ لیکن شلومو موایوی نیری (Shlomo Avineri) کا کہنا ہے کہ اس ترجمے کے وقت کتاب کامتن آدھورا تھا۔ اس میں ترجمے کی بھی کئی اغلاط بھی پائی جاتی ہیں۔ رابرٹ ایس ہارتمن (Robert. S. Hartman) نے کچھ حصے کا ترجمہ (Reason In History) کے نام سے بھی کیا ہے۔ فلسفہ تاریخ کا کچھ ذکر تو of Right کے آخری باب میں بھی موجود ہے۔ اس طرح دوسری کتابوں میں بھی اس کا ذکر ملتا ہے۔ لیکن مکمل متن کے لئے پھر بھی سبری کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے۔

موضوع کے لحاظ سے تو اس کتاب کو یوگل کی باقی کتابوں سے آسان ہونا چاہئے تھا۔ لیکن اس کے تعارف کے ایک سو دو صفات کا مضمون بہت ادق ہے۔ انہی صفات میں اُس نے تاریخ کے بارے میں جہاں اپنا نظریہ پیش کیا ہے وہاں تاریخ کے حوالے سے مختلف ادوار میں جو منہاج اُس کی رائے میں مستعمل رہے اُن کا ذکر بھی کیا ہے۔ اس نظر میں تاریخ کے حوالے وہ تین ہیں:

|                       |                |    |
|-----------------------|----------------|----|
| Original History      | ابتدائی تاریخ  | -1 |
| Reflective History    | انکاسی تاریخ   | -2 |
| Philosophical History | فلسفیانی تاریخ | -3 |

### ابتدائی تاریخ: Original History

یوگل تاریخ کے اس منہاج کی بات اُس کی متند مثالوں سے شروع کرتا ہے۔ اُس کے نزدیک اس کی اعلیٰ ترین مثالیں ہیرودوٹس (Herodotus) اور تھوکوکوڈائیڈیز (Thucydides) ہیں۔ اس منہاج کے تحت ایسے کارناٹے، واقعات اور مناج کی مختلف حالتیں قلم بند ہوتی ہیں۔ جنمیں تاریخ نویس اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں۔ وہ صرف انہی تناظر کو تاریخ میں منتقل کرتے ہیں

بیوان کے اردو درو نما ہور ہے ہوتے ہیں۔ اس طرح ایک خارجی و قواعد ایک شخصی تعلق میں ڈھل جاتا ہے۔

اس منہاج سے تعلق رکھنے والے تاریخ دان خبریت کے دوسرے ذرائع بھی بروئے کار آتے ہیں۔ جس طرح ایک شاعر اپنے کلام میں ماضی کے ذخیرہ الفاظ کو استعمال کرتا ہے۔ اُسی طرح تاریخ نویس گزرتے ہوئے تھوڑوں کو مستقبل کے لئے یادداشت کے مندر میں محفوظ کر لیتا ہے۔

قصے، داستانیں، حکائیں اور روایتیں اس ضمن میں نہیں آتیں۔ کیونکہ وہ اُن اقوام کی اختراع تھیں جن کی ذہانت ابھی نہم خوابیدہ تھی۔

یہ تاریخ دان حالات، کارناموں اور معاشرے کی مختلف پرتوں کو، جن میں وہ بس رہے ہوتے ہیں اپنے لئے ایک وقفي صلاحیت میں بدل لیتے ہیں۔ اس منہاج کے تحت لکھنے والے کیونکہ ہم عصر دور کا ذکر کر رہے ہوتے ہیں۔ اس لئے وہ خود بھی اس میں گم ہوتے ہیں۔ اس لئے اُس کا مکمل احاطہ کرنے سے قادر رہتے ہیں۔ اُن کا کردار و قاتع نگار سے آگئے نہیں بڑھتا اور اُن اور اس طرح اُن کا ذاتی مشاہدہ آنے والی نسلوں کے لئے ایک حامل کی صورت میں رہ جاتا ہے۔ وہ اپنے دور کے واقعات کو من و عن بیان کر دیتے ہیں۔ اُن پر غور و فکر اُن کے بس میں نہیں ہوتا۔ کیونکہ فکر کی اس منزل تک ابھی اُن کی رسائی نہیں ہوئی وہ اپنے گرد و پیش میں ہی گمراہ ہے۔ اُن تاریخ نویسوں کی تحریروں میں ہمیں خطابت کے اعلیٰ تمدنوں سے واسطہ پڑتا ہے جیسا کہ پیری کلیس (Pericles) کی تقریر جو اُس زمانے کی صحیح عکاسی کرتی ہے۔ جس میں خود لکھنے والا بھی موجود تھا۔ ہم اُن تاریخ دانوں کے ساتھ اُس دور کو سمجھ سکتے ہیں اور اُس دور کی روح کو پیچاں سکتے ہیں۔ یہاں یہاں یہاں، ہیرودوٹس، تھوکوڈیس اور زینوفون (Xenophon) اور سیرز کی مثالیں دیتا ہے۔ یہ تحریریں اس منہاج کے ضمن میں آتی ہیں اور اس کی صحیح ترجیحی کرتی ہیں۔

### انعکاسی تاریخ: Reflective History

دوسرے منہاج کو ہی یہ انعکاسی منہاج قرار دیتا ہے۔ یہ تاریخ کا وہ منہاج یا قسم ہے۔ جہاں زماں و مکاں کی بندش نہیں ہوتی اور اُس پر یہ شرط بھی عائد نہیں ہوتی ہے کہ وہ ہم عصر

واقعات پرمنی تاریخ ہے۔ بلکہ اس منہاج کی روح حال سے ماوراء ہوتی ہے۔ وہ یہاں اس کے حوالے سے اس کی کئی اقسام گواہات ہے۔ پہلی قسم کو وہ تاریخ عالم (Universal History) کا نام دیتا ہے۔ اس میں محقق کا مقصد کسی ملک و قوم یاد نیا کی کلی تاریخ کا احاطہ کرنا ہوتا ہے۔ دوسرا قسم میں اصل مسئلہ مصنف کی تاریخی مواد سے معاملہ بندی سے متعلق ہے۔ یعنی وہ اس مواد کے ساتھ کیا برداشت کرتا ہے یہاں لکھنے والا اپنے ذہنی رجحانات اور انفاذ کے حوالے سے اُن واقعات اور عناصر کو ترتیب دیتا ہے۔ جو اُس سے الگ دوسرے زمانوں سے متعلق ہوتے ہیں۔ اور وہ پہلے منہاج کی طرح اُن میں رنگ نہیں ہوتا۔ یہاں توجہ اس بات کی طرف مرکوز رکھی جاتی کہ اُن اصولوں کی پاسداری کی جائے جو واقعات اور کارناموں کو یہاں کرتے وقت مصنف بروئے کارلاتا ہے۔ لیکن یہاں مصیبت یہ ہے کہ ہر لکھنے والا یہ سمجھتا ہے کہ اُس کا منہاج ہی اول و آخر ہے۔

پھر یہیگل کہتا ہے کہ جرمن اقوام میں بھانست بھانست کے تاریخ نویس اپنے اپنے منہاج کا علم بلند کئے ہوئے ہیں۔ اور اپنے تیس خود کو یکتا اور منفرد شمار کرتے ہیں۔ لیکن اس چشم میں فرانسیسی اور برطانوی تاریخ فویسوں کی صفت بندیاں موجود ہیں۔ اس حوالے سے لیوی (Livy) روی بادشاہوں اور سور ماوں کے منڈ سے اس انداز سے باقیں کھلواتا ہے۔ جو اُس کے اپنے زمانے میں مستعمل تھا۔ اس لئے جہاں تاریخ کے طویل دور کو قلم بند کرنا مقصود ہو۔ وہاں اکیلے واقعہ کی تفصیل دینا ضروری نہیں ہوتا۔ بلکہ وہاں کلی اور تجربی سطح پر کسی دوز کا ذکر کرنا زیادہ مناسب ہوتا ہے۔ اُس دور کے فکر کا ذکر بھی اسی چشم میں آتا۔ جو کسی دور کا سب سے مضبوط حوالہ ہوتا ہے۔

انگلیسی تاریخ کی دوسری قسم کو یہیگل نتائجی کہتا ہے۔ اس کیوضاحت وہ یوں کرتا ہے کہ جب ہم ہاضمی کی بات کرتے ہوئے دور کہیں مگن ہوتے ہیں تو ہمارے ذہن پر حال وار دھو جاتا ہے۔ ایسا ہونا اُس کی فعالیت کا صلہ ہوتا ہے۔ تاریخ میں واقعات تو بے شمار بکھرے ہوتے ہیں۔ لیکن وہ ربط جو ان کی گہرائی میں سرایت کر جاتا ہے۔ وہ فقط ایک ہوتا ہے۔ اور اس طرح یہ عمل اُن واقعات کو ہاضمی سے نکال معاً حال میں لے آتا ہے اور اس طرح یہیگل کے نزدیک یہ تاریخ نویس ہاضمی کو حال سے جوڑنا شروع کر دیتے ہیں۔ حکمرانوں، سیاست دانوں، مدبروں اور اقوام کے حوالے سے اکثر یہ باث کی جاتی ہے کہ انہیں ہاضمی کے تجربات سے سبق یہکنا چاہئے۔ لیکن دوسرا طرف تجربے اور تاریخ نے ہمیں یہ سکھایا ہے کہ عوام اور حکومتوں نے تاریخ سے کبھی کوئی

سبن نہیں سیکھا اور نہ ہی اُن سے جو اصول وضع ہوتے ہیں اُن پر وہ کبھی کار بند ہوئے ہیں۔ ہر دوسرے اپنے اندر ایسی تخصیص لئے ہوتا ہے کہ صرف اُسی کے حوالے سے اُسے پر کھا جا سکتا ہے۔ تاریخ کے کسی اہم موز پر یہ گل کے نزدیک حالات کے دباؤ کے تحت عام اصول کوئی فائدہ نہیں پہنچاتے۔ اس لئے اس قسم کے حالات میں ماضی سے ایسی مثالیں تلاش کرنا بے سود ہوتا ہے۔ اس حوالے سے اس سے گھٹیا کوئی اور مثال نہیں ہے کہ ہم انقلاب فرانس کی ممالکیں تاریخ یونان اور روم میں تلاش کرنا شروع کر دیں۔

اس ضمن میں وہ تیسرا قسم تقیدی بتلاتا ہے۔ یہ گل کے نزدیک اُس کے زمانے میں جمن اتوام اسی قسم کی تاریخ لکھنے میں بھتائیں۔ ایسا کرتے ہوئے اُن کا تاریخ سے تو کوئی واسطہ نہیں ہوتا بلکہ یوں کہنا چاہئے یہ تو تاریخ کی تاریخ ہوتی ہے۔ یہاں تاریخ نہیں، تاریخی واقعات پر تقیدی نگاہ ڈالتا ہے اور اُن کی چاکی اور ثقافت کو زیر بحث لاتا ہے۔ ایسا کرتے ہوئے وہ کچھ ایسی باتیں بھی سامنے لاتا ہے جو تاریخ میں کہیں رقم بھی نہیں ہوتیں۔ فرانسیسی اس قسم کی تاریخ لکھنے کے ماہر ہیں جرمنوں کے ہاں تاریخ نویسوں نے علم اللسان کے مردوں تقید کو اپنا منہاج بنالیا ہے۔ اس طرح یہ اعلیٰ تقید جو کہ کھوکھلے ذہنوں کی پیداوار ہے ہر قسم کی بیت ناکیوں کو اپنے اندر سو رہی ہے۔ اس میں موضوعی تخلیقی مواذبیاتہ ہوتا ہے۔

ان عکاسی تاریخ کی آخری قسم کے جزوی ہونے کا اعتراف خود اُس کے منہاج میں موجود ہے۔ لیکن تاریخ یہاں فن، قانون اور مذہب کو تحریری سطح پر زیر بحث لاتی ہے اس لئے یہ فلسفیانہ تاریخ کی طرف ایک قدم ہے۔ یہ گل کہتا ہے کہ آج اس قسم کی تاریخ کے خیالات بہت زدروں پر ہے۔ یہاں کسی بھی جزو کو چاکی کے کل کے حوالے سے دیکھا جاتا ہے۔ اور یہاں تاریخی واقعات کی صف بندی ایک اجتماعی قومی حوالے سے کی جاتی ہے جہاں بیرونی اور اندر وہی عوامل کی کارفرمائی پر خصوصی توجہ دی جاتی ہے اور یہی وہ خاص موز ہے جو اسے فلسفیانہ تاریخ کی طرف لے جاتا ہے۔

**فلسفیانہ تاریخ اور عقل کی کارفرمائی**

چوتھا منہاج فلسفیانہ تاریخ ہے جو یہ گل نے خود متعارف کر دیا۔

بیگل کہتا ہے کہ انسانوں کو جانوروں سے جو چیز میز کرتی ہے وہ فکر ہے۔ اور فکر ہی تعلق عقل کے ذریعے تاریخ کو اپنے دامن میں سینتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ عقل کی اس دنیا پر حکمرانی ہے۔ اور تاریخ عالم ہمارے سامنے عقل کی کارفرمائی کا مظہر نامہ پیش کرتی ہے۔ عقل بذاتِ محکم تو اتنا ہی ہے اور وہ اس کے لئے کسی خارجی عنصر کی محتاج نہیں ہے اور اس طرح وہ اپنے افعال کی غایت بھی خود ہی ہے۔ اُن کے حصول کے لئے وہ محکم تو اتنا ہی بھی ہے جو نہ صرف مادی و قواعات بلکہ تمام عالم روحاںی یعنی تاریخ عالم کی نمود میں بھی کارفرما ہے۔ اس دنیا میں جو کچھ بھی ہو رہا ہے وہ عقل کا ہی پروٹو ہے۔ یعنی عقل یہاں خود کو آشکار کر رہی ہے اور اس کے سوا آشکار کرنے کے لئے ہے بھی کیا۔ اس کا نیلہورا ایک جاہوجلال لئے ہوئے ہے۔ عقل کا حقیقتی فصلہ یہ ہے کہ تاریخ کے تاروپر دنیا کی نشوونما روح عالم کی طرف لازمی عقلی سفر کی مرہون منت ہے۔

بیگل اس بات کو تلفی اکسا گورٹ (Anaxa Goras) کی مثال سے سمجھاتا ہے اور عقل کے دائرہ عمل کے اطلاقی پہلو کی نشان دہی کرتا ہے۔ اُس کے نزدیک اکسا گورٹ کی طرح یہ سمجھ لیتا ہی کافی نہیں ہے کہ عقل کی دنیا پر حکمرانی ہے۔ بلکہ اس اصول کو وضع کرتے ہوئے اُسے دوسرے روابط اور قواعات سے جوڑنا ہی اصل بات ہے یعنی اُس کا اطلاق اور مادی نموداں کا لکل دوسرا بات ہے۔ ستراط نے بھی اکسا گورٹ کی طرف اشارہ کیا تھا۔

اگر نہ بھی صداقتوں کے حوالے سے بات کی جائے تو یہ کہا جاسکتا ہے کہ دنیا میں علت و معلول کا رشتہ حداثیٰ یا اتفاقی نہیں ہے۔ بلکہ یہ مشیت ایزدی کے تابع ہے جو خود بے پناہ قوت سے معور حکمت ہے۔ جسے خود اپنی مقصد کی تکمیل کا احساس ہے۔ پھر بیگل ایک دوسری بات کرتے ہوئے کہتا ہے کہ بعض لوگ اپنی زندگی میں کسی بڑی ثابت تبدیلی کو مشیت ایزدی کے تابع سمجھ لیتے ہیں۔ لیکن ایسا کرتے ہوئے وہ پھر اکسا گورٹ والی غلطی ذہراتے ہیں کیونکہ اس معاملے میں اُن کا اعتقاد صرف عام یقین کے مترادف ہے۔ یہ صرف اس یقین ہے اور اطلاق میں تبدیل ہوتا نظر نہیں آتا اور نہ ہی انہیں یہ تاریخ عالم میں کارفرما نظر آتا ہے۔ اس طرح مشیت ایزدی پر اعتقاد کا یہ نظر یہ ہمیں مطمئن نہیں کر سکتا۔ جب تک اعتقاد کو اُس سارے عمل پر لاگونہ کیا جائے۔ جس سے اُس کا واسطہ پڑتا ہے اور یہ دیکھیں کہ اُس کی عمل پذیری کے کیا ذرا لمحہ ہیں اور وہ تاریخی واقعات کیا ہیں جن میں وہ خود کو آشکار کرتی ہے۔ کیونکہ ہمیں اُس کے حوالے سے واقعات میں ربط کوتلاش بھی

کرتا ہے۔

جیسا کہ آپ جانتے ہیں یہ گل کا سارا تصور مطلق کے ساتھ بندھا ہوا ہے۔ یہ گل کے نزدیک فلسفہ کا مقصود ہی کلیت، مطلق یا نہ ہی محدود میں خدا ہے۔ اور ہر صورت میں اس کا اعلان ہے اس بات سے ہے کہ حقیقت مطلقہ کیا ہے۔ اور یہ اپنے ظہور سے علیحدہ بھی کوئی شے نہیں ہے اور مطلق کلیت، ہمہ گیر حقیقت اور کائنات ہے۔ فلسفہ صداقتوں سے بحث کرتا ہے اور صداقت کلیت ہے۔ (Totality)

### روح تاریخ اور اختیار

یہ گل پھر تاریخ کی طرف آتے ہوئے اس بات کا اعادہ کرتا ہے، کہ تاریخ عالم کا تعلق اقلیم روح سے ہے۔ یہ عالم طبعی اور فیضیاتی ذمیادونوں کو اپنے اندر سوئے ہوئے ہے۔ لیکن یہ گل روح یا ذہن کو زیادہ تر نہیں بحث لاتا ہے اور کہتا ہے کہ تاریخ عالم میں روح اپنی سب سے پائیدار حقیقت میں سامنے آتی ہے۔

ایسا کرتے ہوئے یہ گل ذہن یا روح کے موضوعات کا ذکر کرتا ہے:

-1 نصلیٰ روح کی مختلف حالتیں

-2 روح کے تصور کے حصول کے ذرائع

-3 ریاست بطور تجییم روح

1- خصلت روح کو سمجھنے کے لئے اس کی صدقیقی مادے پر ایک نظر ڈالنا ہوگی۔ جیسا کہ مادے کا جو ہر ثقلات (Gravity) ہے تو ہم دُوق کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ روح کا جو ہر اختیار یا آزادی (Freedom) ہے تمام لوگ اس سے بھی اتفاق کریں گے کہ اپنی دوسری خصوصیات کے ساتھ ساتھ روح کو اختیار سے بھی نواز آگیا ہے۔ لیکن فلسفہ ہمیں یہ بھی سکھلاتا ہے کہ روح کی دیگر خصوصیات بھی اختیار ہی کی مرہوں منت ہیں۔ خیالی فلسفہ اس نتیجے پر پہنچا ہے کہ آزادی یا اختیار ہی روح کی صداقت واحده ہے۔ مادے کے برکس روح کا مرکز اس کی ذات میں ہے۔ جبکہ مادے کا جو ہر اس سے باہر ہے روح مشتمل بالوجود ہے۔ (Bei-sich-selbst-sein) اور یہی حقیقی اختیار ہے۔ یہ مشتمل بالوجود روح دراصل اپنیستی کی آگئی کا دوسرا نام ہے۔

آگئی میں دو چیزوں میں تفریق لازم ہے۔ یعنی میں جانتا ہوں اور دوسرے میں کیا جانتا ہوں۔ خود آگئی اپنے اندر دونوں کو سوئے ہوئے ہے۔ کیونکہ روح خود سے آگاہ ہے۔ ایک عمومی تعریف کے تحت ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ تاریخ عالم روح کو وہ اظہار ہے۔ جہاں وہ اپنی امکانی قوت کی جانبکاری کے عمل میں مصروف ہوتی ہے۔ جیسا کہ مجھ میں درخت ہونے کی تمام خصلت موجود ہوتی ہے۔ مشرقي اقوام اس بات سے آگاہ نہ تھیں کہ انسان بطور انسان با اختیار ہے۔ کیونکہ وہ یہ نہیں جانتی تھیں۔ اس لئے وہ با اختیار نہیں ہیں۔ وہ صرف یہ جانتی ہیں کہ صرف ایک شخص با اختیار ہے۔ لیکن اس کا اختیار صرف ملکوں مزاہی، خوانخواری اور جوش و جذبات کے والہانہ پن کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔ اس طرح وہ شخص صرف استبداد کار ہے با اختیار نہیں ہے۔

اختیار کی آگئی پہلے پہل یو نانیوں کو ہوئی۔ اس لئے وہ با اختیار تھے۔ لیکن وہ اور ان کی طرح روئی پوری طرح نہیں جانتے تھے کہ ان میں سب با اختیار نہیں ہیں۔ صرف آزاد شہری با اختیار تھے۔ غلام نہیں تھے۔ حتیٰ کہ افلاطون اور ارسطو بھی اس بات سے بے خبر تھے۔ یوتانی چونکہ غلاموں کے ماں کے تھے اس لئے ان کی تمام زندگی اور آزادی کی اس طтратی پر غلامی کا دھبہ تھا۔ ہیگل کے نزدیک یہ جرسن اقوام ہی تھیں جنہیں عیاسیت کے زیر اثر اس بات کی آگئی ہوئی کہ انسان بطور انسان با اختیار ہے اور یہ کہ روح کا آزادی با اختیار ہونا ہی اس کا اصل جوہر ہے۔ اس لئے ہم کہہ سکتے ہیں کہ تاریخ عالم دراصل اختیار کی آگئی کی طرف نمود کا سفر ہے۔

اختیار کی آگئی کے مختلف مرحلے تاریخ عالم کے قدرتی مرحلے کی نشان دہی کرتے ہیں۔ تو ہم یہ کہہ رہے تھے کہ اپنی آگئی ہی روح کا حقیقی مقصد ہے اور یہی وہ مقصد ہے جس کی طرف تاریخ عالم عملی طور پر رواں دواں ہے اس دھرتی کی قربان گاہ پر تاریخ کے مختلف مرحلے پر بے شمار قربانیاں دی گئیں۔ اگر نہ یہی نقطہ نظر سے دیکھیں تو کہہ سکتے ہیں کہ اس کے پیچے کوئی خداوی مقصد کا فرماء ہے۔ لیکن ہیگل کے نزدیک خدا تو وجود کامل ہے۔ اس لئے وہ اپنے سے باہر کیا رادہ کر سکتا ہے۔ اس کی اپنی خواہش کا جو ہر یا خصلت یا اس کا اپنا جو ہر ہی وہ تصور جیسے ہم تصور اختیار کہتے ہیں دراصل یہ کہتے ہوئے ہم ایک نہ ہی تعلق کو فکری زبان میں ادا کر رہے ہوتے ہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اختیار یا آزادی کا یہ اصول، حصول کی خاطر کون سے ذرا لئے استعمال کر رہا ہوتا ہے۔ ذرا لئے متعلق یہی سوال کہ جن کی بنابر اس میں اختیار یا آزادی کی نہود

ہوتی رہی کھینچ کر ہمیں تاریخ کی طرف لے جاتا ہے۔ اختیار کی نمود کے ذرائع یا عوامل جو تاریخ میں ظاہر ہوتے ہیں۔ عام طور پر خارجی ہیں اور حسایتی دنیا میں وقوع پذیر ہوتے رہتے ہیں۔ تاریخ ہمیں یہ بھی بتاتی ہے کہ بہت سے انسانی اعمال و شخصی ضرورتوں، جذبوں، کرداری و مجانات اور ذاتی مقاصد کو پورا کرنے کی غرض سے تحریک پذیر ہوتے ہیں۔ اس کے عکس دوسری طرف فیاضی، ہنی نوع انسان کی خدمت یا دوسروں کی بھلائی چند ایسے کام ہیں جو ذاتی غرض سے مستثنی ہیں۔ لیکن نسل انسانی کی تاریخ میں ان کا حصہ نہ ہونے کے برابر ہے۔ اس لئے تاریخ میں ان کا کردار بھی اہم نہیں ہے۔ دوسری طرف دلوں اگلیزی، ذاتی مقاصد اور ذاتی خواہشات کی تسلیک انسانی اعمال کے بڑے محركات ہیں۔ جب ان کی بجا آوری کا وقت آتا ہے تو اصول، اخلاقی اقدار اور سماجی بندھن ان کے سامنے پیچ نظر آتے ہیں۔ انہی خواہشات کے زیر اثر تاریخ میں المناک اور اندوہناک واقعات سے واسطہ پڑتا ہے۔ انسانی جذبوں اور خواہشات کی تکمیل بڑی بڑی تباہی پر ہی مبنی ہوتی ہے۔ لیکن ان میں قدرت کا عمل دھل نہیں ہے۔ بلکہ بظاہر ان کے پیچھے انسانی جذبہ اور خواہش کا فرماء ہے۔ لیکن جب ہم اس پر غور کریں اور یہ کہیں کہ تاریخ و تختہ دار ہے جس پر لوگوں کی خوشیوں، ریاستوں کی حکمت اور افراد کی تسلیکوں کو قربان کر دیا گیا تو بھی یہ سوال خود بخوبیدا ہو جاتا ہے کہ آخر کس اصول اور کس حقیقی مقصد کے لئے ایسا کیا گیا۔

اس نکتہ سے تحقیقات کا رخ پھر اس طرف جاتا ہے جہاں سے ہم نے یہ سوال شروع کیا تھا۔ وہ یہ ہے کہ جیسے ہم اصول، مقصد، مقدار یا خصلت کہتے ہیں وہ عامیانہ اور تحریری سطح پر سامنے آتی ہے۔ وہ تخصیصی نہیں ہے، اصول، وجود کی منصوبہ بندی، قانون ابھی تک ہم سے اوجمل ہیں۔ جو ہر ناپخت خواہ کس قدر بھی صداقت پرمنی ہوا بھی ادھوری حقیقوں کا حامل ہے، مقاصد، اصول اور جملہ با تمیں جو کچھ بھی ہیں ان کی آماجگاہ ہمارے خیال میں تو ہے لیکن وہ ابھی دامِ حقیقت میں نہیں آئے۔ وہ جو اپنے لئے زندہ ہے وہ صرف ایر مکنہ ہے یا قوت امکان میں ہے۔ لیکن ابھی وجود میں ظاہر نہیں ہوا۔

اب اس میں حقیقت کا رنگ بھرنے کے لئے ایک دوسرے غصہ کو سامنے لانا ضروری ہے۔ جو مرضی وجود میں لانے اور حصول میں مدد و معاون ثابت ہوتا ہے اور جس کی قوت محرک کے ارادہ ہے وسیع معنوں میں اس سے مراد انسانی سرگرمی ہے اور قوت محرک جو چالوکرتی ہے اور انہیں ایک معینہ

وجود کی حد میں لاتی ہے وہ صرف انسان کی احتیاج، جبلت، طبع، جذبہ یا ولوہ انگیزی (Passion) ہے۔

### ولوہ انگیزی

انسان کی احتیاج، جبلت، طبع اور ولوہ انگیزی ہی قوت محکم ہے جو انہیں روپ عمل کرتی ہے اور ایک معینہ وجود سے نوازتی ہے ہر انسان کی یہ خواہش ہوتی ہے کہ اُس کا کوئی تو تعقل یا عمل صورت پذیر ہو۔ وہ اُس کے لئے ساری شخصیت اُس میں جھوک دیتا ہے۔ کیونکہ اُس کا مطمئن ہونا اُس کے حصول سے وابستہ ہوتا ہے۔ اگر کوئی انسان کسی مقصد کے لئے پوری طرح سرگرم ہو جاتا ہے تو وہ اُس کا اپنا مقصد ہونا چاہئے۔ اس طرح اُن کاموں کی تکمیل یا اُن کا حصول اُس کی تسلی کا باعث بنتا ہے۔ گوکام کے پورا ہوتے پر کچھ نتائج ایسے بھی سامنے آتے ہیں جن کا اصل مقصد سے برادرست کوئی تعلق نہیں ہوتا یادہ اُس کی دلچسپی کے ضمن میں نہیں آتے۔ شخصی وجود کے ہونے کا اتحاقاً مطلق یہ ہے کہ اُسے اپنی سرگرمی اور محنت سے مطلوب اطمینان حاصل ہو۔ کیونکہ جب کوئی شخص کسی بات میں دلچسپی لے رہا ہوتا ہے تو وہ یقیناً کسی نہ کسی طرح اس میں حصہ لے رہا ہوتا ہے اور بعد ازاں اُسے حاصل کرنے کے بعد اُسے ایک طرح کا اطمینان ہوتا ہے۔

ہم ایسے موقعوں پر اُن لوگوں پر اِلزمِ راثی کرتے ہیں جو اپنی ذات کے مفاد کے لئے کام کر رہے ہوتے ہیں۔ جب ہم ایسے اڑامات لگارہے ہوتے ہیں تو ہمارے سامنے فقط یہ بات ہوتی ہے کہ وہ کیتا اپنے مفادات کے لئے کام کر رہا ہے۔ ہماری نظر میں اُس وقت وہ بڑی منصوبہ بندی نہیں ہوتی جس کی آڑ میں وہ ذاتی مفاد کو پرداں چڑھا رہا ہوتا ہے۔ اس کا یہ مل صرف ذاتی دلچسپی تک محدود نہیں ہوتا۔ بلکہ وہ اُس مقصد کی پذیرائی بھی کر رہا ہوتا ہے جو بظاہر اُن کی آنکھ سے نہ اُو حصل ہوتا ہے تو یہ سمجھ لیتا چاہئے کہ اُسی وقت تک کچھ بھی دفعہ پذیر نہیں ہوتا لورنے میں کوئی کام پرداں چڑھتا ہے جب تک اُس میں شامل افراد کی ذاتی تفہی کا سامان ٹھوہر جو نہیں ہوتا۔ تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ ایسی ضرورتی ہیں جنمیں ہم لازمی کہتے ہیں۔ ہمیں بار بار اس بات کی ہلفت وجہ میں دل کر داتا ہے کہ کوئی اُو دوں کے ذاتی مفادات کے بغیر کچھ پار تکمیل تک نہیں پہنچتا۔ اگر ہم اس مفادا کو جذبہ پر یا ولوہ انگیزی کہیں تو باقی کاموں کو چھوڑ کر اس مفادا کے تحت ایک فرد کام کرنے کی قوت اور

ارادے کے ساتھ ایک مقصد کے حصول کے لئے سرگرم ہو جاتا ہے تو ہم دُوق کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ اس دنیا کی معروکتہ لا ارائی بغیر جذبے کے پایہ بھیل کو نہیں پہنچتی۔

بیگل اس بات کو بھی سمجھتا ہے کہ لفظ دلوں اگنیزی (Passion) کو بعض اوقات اچھے الفاظ میں یاد نہیں کیا جاتا۔ اسے دائرہ اخلاق سے بھی باہر سمجھا جاتا ہے۔ بیگل یہ بھی مانتا ہے کہ جو بات وہ کہنا چاہتا ہے (Passion) اُس کے لئے موزوں لفظ نہیں ہے۔ جذبے سے یہاں مراد وہ انسانی سرگری ہے۔ جو ذاتی مفادات کے نتیجے میں پیدا ہوتی اور انسان پوری شدود مکے ساتھ اُس کی نیک و دو میں لگ جاتا ہے اور باقی کام اُس کے سامنے ماند پڑ جاتے ہیں اور اُس کی راہ میں قربان کر دیئے جاتے ہیں اُس وقت جو مطعن نظر ہوتا ہے وہ انسانی ارادے کے ساتھ اس طرح بندھا ہوتا ہے کہ وہ اکیلا ہی اس عزم کے اصل ریگ کو تعین کرتا ہے اس لئے بیگل (Passion) کی اصطلاح کو کردار کے ایک خاص میلان کے طور پر استعمال کرتا ہے یہ میلان نہ صرف ذاتی مفادات کا تحفظ کرتا ہے بلکہ میں جیسے ابجou گروہی امداد کے حصول کے لئے بھی سرگرم رہتا ہے۔ لیکن ان کے بہت ذاتی مفادات اور دلوں اگنیزی کی آڑ میں تاریخِ عام تصورِ روح کے عام مقصد کے حصول کے لئے اپناباب کھول رہی ہوتی ہے۔ اور یہ مقصد اُس کے اندر مخفی ہوتا ہے اور یہ اُس کی تعمیر میں ضرر ہے۔ ایک حقیقی جملت کے طور پر اس کے ساتھ وابستہ ہے اور تاریخ کا تمام عمل اس غیر شعوری اضطراب کو دام آگاہی میں لانے کی طرف روایں دوان ہے۔ اس طرح ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ارادی مفادات اور سرگرمیوں کا یہ اکٹھی روح عام کے مقصد کے حصول کے درائے ہیں جو اسے دام آگاہی میں لاتے ہیں۔ یہاں ایک بات کی وصاحت ضروری ہے اور وہ یہ کہ ذاتی دچکپیاں اور مفادات اس مقصد سے آگاہ نہیں ہوتے جو کہ وہ پورا کر رہے ہوتے ہیں لیکن وہ اصول اُن میں پہاں ضرور ہوتا ہے۔ اور وہ ان سے ذریعے اپنی بھیل کی طرف جا رہا ہوتا ہے۔ اب یہاں ایک بات کی وصاحت ضروری ہے کہ انسان اپنے مفادات کی طرف اپنے قدرتی میلانات کے زیر احرب ہوتا ہے اس طرح اُس کے جذباتی کی تخلیک ہوتی ہے اور وہ انسانی سماج کے ذہانی کو بھی کمرا کرتا اور اسے بھی سہارا نہیں ہے لیکن اس کی ذات نے نہیں ہوتا ہے۔ اس طرح انسانی اعمال کی بجا آؤں اور اسی میں پچھا چیز سماج سامنے آئی ہے۔ جو اُن کی حب منشائیں ہوئے اور ان کے امداد سے باہر ہوتے ہیں۔ جب افراد اپنے ایسے مفادات کو پورا کرائے میں رکھ رکھ کر آٹا اٹا دل دھس دھس اور اسی نتیجے میں یہاں میلان کا سیلان ہے۔

لگے ہوتے ہیں تو ساتھ ساتھ کچھ اور بھی دفعہ پذیر ہو رہا ہوتا ہے جو ان کی مخصوصہ بندی کے دائرے میں نہیں ہوتا۔ یہ ایسے ہی ہے جیسے کوئی غصے میں آ کر کسی کے مکان کو آگ لگادے۔ لیکن اس کے اس عمل سے دوسرے مکان بھی آگ کی پیٹ میں آ جائیں اور یوں دوسرے مکانوں کو آگ لگانا اس کے ہدف میں شامل نہیں تھا۔ اس مثال سے ہیگل کا مقصد یہ سامنے لانا تھا کہ ایک عام فعل سے جو تاریخ برآمد ہوتے ہیں وہ فاعل کے ارادے سے مادر ہوتے ہیں۔ اور اسے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اس میں اسے سزا بھی ہو سکتی ہے اور قدم اسے بر بادی کی طرف بھی لے جاسکتا ہے۔ اگر آسا کا اپنا عمل، اپے گرد مرکوز رہتے ہوئے ایک انتہا ہے تو دوسری انتہا اس کا اس کی زد میں آتا ہے۔ پہلی انتہا تو ایک عام حقیقت کی ترجیحی کرتی ہوئی نظر آتی ہے لیکن دوسری انتہا جو تاریخ پیدا کر رہی ہے وہ تاریخ کی ضرورت کے ساتھ منسلک ہے۔ اس لئے اپنے لئے خیر کی محدود سوچ کا زندہ حقیقوں سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

### ہیروز کا کردار

لیکن تاریخ میں مختلف اعمال کی جامیعت ایک دوسری تصویر سامنے لاتی ہے۔ تاریخ ایسے عظیم لمحات سے پُر ہے جہاں مروجہ نظام اور تو این ان امکانی یا اتفاقیہ رونما ہونے والے واقعات سے مقابادہ ہو جاتے ہیں۔ جو کہ مروجہ نظام کی نفع کر رہے ہوئے ہوتے ہیں۔ اور ایسا کرتے ہوئے وہ مروجہ نظام کو تھس کر کے رکھ دیتے ہیں اور بلا خ تاریخ کے لئے یہی ناگزیر اور لازمی ہوتا ہے اور وسیع معنوں میں اس وقت سودمند بھی ہوتا ہے۔ یہ امکانات تاریخ میں حصول کی طرف پیش قدی کرتے ہیں اور ان میں جو اصول کارفرما ہوتے ہیں وہ ان سے قطعی مختلف ہوتے ہیں جن پر یہ عوام اور ریاست کے استحکام کا انعام رہتا ہے یا اصول تخلیقی تصور کی نوبیں ایک لازمی مرحلہ ہے یہ اس صفات کا حصہ ہے جو خود اپنے حصول کی طرف گامزن ہے۔ تاریخ ساز شخصیات، عالی تاریخی افراد صرف وہ ہیں جن کے مقاصد میں یہ اصول کارفرما ہوتا ہے۔

ہیگل اس مسئلے میں بیزرسکی مثال دیتا ہے جس کے ذاتی مفادات کسی بڑے مقصد کے حصول کی کارفرمایی میں مروجہ نظام سے مقابادہ رہتے ہیں لیکن یہ بڑا مقصد اس کی آنکھ سے او جھل تھا۔ لیکن اس کے پس منظر میں ایک لا شعوری قوت تحریر کرتی جو اس مقصد کے لئے اسے آگے دھکیل رہی

تئی۔ جو وقت کا تھا بھی تھا۔ تمام تاریخ ساز شخصیات ایسی ہی ہوتی ہیں کہ ان کے مخصوص ذاتی مقاصد دراصل ان پرے تقاضوں کا حصہ ہوتے ہیں جو تاریخ عالم کے ارادے کے تابع ہوتے ہیں۔ ایسے افراد تاریخ میں ہیر و کھلاتے ہیں اور یہہ لوگ ہوتے ہیں جن کی قوتِ محکم ان کے اندر سے پھوٹی ہے۔ ایسے افراد جس عام تصویر کو منظرِ عام پر لارہے ہوتے ہیں وہ ان کے احاطہ شعور میں نہیں ہوتا۔

ایسے عالمی تاریخی افراد اپنے غہد کے ہیرو ہونے کے ساتھ ساتھ روشن خیال بھی ہوتے ہیں اس لئے ان کے کارناۓ اور منہ سے نکلے ہوئے الفاظ موزوں ترین ہوتے ہیں۔ اور وہ روح جس نے تاریخ میں شفاقتی کھیری ہوتی ہے وہ وقت کے تمام افراد کی روح کی ترجیانی کر رہی ہوتی ہے۔ لیکن یہ حالتِ لاشعوری ہے جیسے بڑی شخصیتوں نے جگایا ہے عوام ان کی ہیر وی میں اپنے اندر آیک قوتِ محکم حسوس کرتے ہیں لیکن اگر ہم ان عالمی تاریخی شخصیات پر ایک نظر دوڑائیں جن کی قیامت میں تاریخ کا کارندہ ہونا لکھا ہے تو یہ جان پائیں گے کہ خوشی ان کے نصیب میں نہ تھی انہیں سرست کے پُرسکون لحاظ میسر نہ آیک۔ ان کی تمام زندگی جدوجہد، ان تحکمِ محنت اور صعبوتوں سے عبارت تھی ان کی زندگی میں دلوں ایگزی کے سوا کچھ بھی نہ تھا۔ ایسے افراد جب اپنے مقصد کو پالیتے ہیں تو ایسے گرپتے ہیں جیسے دانے سے چھلکا اُتر جاتا ہے اور وہ پھر جلد مر جاتے ہیں جیسے سکندر اعظم یا قتل کر دیئے جاتے ہیں جیسے بیز ریا پھر پولین کی طرح سینٹ بلینا میں جلاوطن کر دیئے جاتے ہیں۔

ان کے ان اعمال پر لوگ مختلف انداز میں تبرے کرتے ہیں ایک نسبیات دا ان انہیں کسی ذہنی انہیا پسندی کا نام دے سکتا ہے اور بھی بہت سی باقیں کہی جا سکتی ہیں۔ لیکن یہ ہیر و صرف اپنے منصبِ واحد کی تکمیل میں پختے ہوتے ہیں ان کی راہ میں باقی ہرشے یعنی ہوتی ہے۔ اس صورت حال میں عام مجوزہ یہ نیک مقاصد یا تو انہیں ان کی اپنی دلوں ایگزی کی بھیث چڑھ جاتے ہیں۔ لیکن ایسی جلیل القدر ہستیوں کے پاؤں کے یعنی کئی معصوم پھول مسل دیئے جاتے ہیں۔ ان کی راہ میں آنے والی ہر چیز پاش پاش ہو جاتی ہے لیکن یہاں تاریخ کا عام تصویرِ خفتی رہتا ہے۔ لیکن وہ اپنا کام کر جاتا ہے۔ اسے یہ گل ریا کاری عقل (Cunning of Reason) کا نام دیتا ہے۔ ریا کاری عقل دلوں ایگزی کو اپنے لئے استعمال کر جاتی ہے اور وہ جو اس کی خوبی کے لئے کام کرتا ہے، مرا بھی

اُسے ہی ملتی ہے اور نقصان بھی وہی اٹھاتا ہے۔ اس طرح یہ گل کے نزدیک بہت سے منفی واقعات جو بظاہر شر کے ضمن میں آتے ہیں اصل میں وہ عقل کی خوبی کا حصہ ہوتے ہیں اور تاریخ کی نشوونما میں اپنا کروادا کر رہے ہوتے ہیں۔ افراد اپنی خواہشات کو پورا کرتے ہوئے دراصل تاریخ عالم کی کارفرمائی کا حصہ بنتے ہیں۔ اور ہمیں یہ جان لیتا چاہئے کہ حقیقی خیر یعنی کائناتی الوہی عقل کوئی مجرد شے نہیں ہے۔ بلکہ ایک زندہ اصول ہے۔ جو اپنے حصول کی طرف گامزن ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ یہ خیر، یہ عقل دراصل اپنی اصلی حالت میں ہے۔ ہذا کی دنیا پر حاکیت ہے۔ اُس کی حکومت کا حقیقی نظام اور منصوبہ دراصل تاریخ ہے۔ فلفہ اس منصوبے کا احاطہ کرنے کا نام ہے اور اس کے نتیجے میں جو کچھ نو پذیر ہو رہا ہے اُس پر ہی حقیقت کی مہربشت ہوتی ہے اور جو کچھ اُس سے ہم آہنگ نہیں ہے وہ بے معنی اور بے کار ہے۔ یہ گل کے نزدیک اس الوہی تصور کے بے داغ اجائے میں ایک ایسی آسمی دنیا جس کے واقعات، اتفاقی حالات کا اجتماع ہیں بالکل معدوم ہو جاتی ہے۔ اس طرح عقل کا رالہی کا احاطہ کرنے کا نام ہے۔ یہی وہ ذرائع ہیں جنہیں روح عالم اپنے تصور کے حصول کے لئے استعمال کرتی ہے۔

تیر انکھ: جس کا تجویز ضروری ہے وہ یہ ہے کہ ان ذرائع سے کس مقصد کے حصول کے لئے کام ہو رہا ہے۔ حقیقت کے دائرے میں یہ کیا گل اختیار کرتے ہیں یعنی وہ کیا مواد ہے جس میں کاملیت عقل کوڈھالا جاسکتا ہے۔ فوری جواب تو یہ ہو گا کہ خود انسان کی شخصیت، اُس کی خواہشات اور اُس کی موضوعیت اُس کا مواد ہے یا پھر انسانی علم یا اُس کا ارادہ وہ عناصر ہیں جس میں عقل ثابت وجود کو پاتی ہے۔ لیکن موضوعی ارادہ لازمی وجود کے دائرہ کا مریض بھی کارفرما ہوتا ہے اور وہاں اُس کے وجود کا مقصد بھی ہوتا ہے۔ یہ لازمی وجود دراصل وہ ستم ہے جہاں موضوعیت عقلی ارادہ سے ملتی ہے اور یہ اخلاقی کل ریاست ہے۔

### ریاست فرد اور آزادی

ریاست وہ ادارہ ہے جس میں کسی فرد کو اختیار ملتا ہے لیکن اس شرط کے ساتھ کہ وہ گل کی ضرورتوں کو تسلیم کرتا ہے۔ اور اس پر یقین رکھتا ہے۔ اس طرح وہ ریاست کے اندر، کل کے دائرہ میں با اختیار ہے جہاں وہ قانون، اخلاق اور حکومت کی ثبت حقیقت کو تسلیم کرتا ہے اور یہی ثبت

حقیقت اور اختیار کی کاملیت ہے۔ ایک فرد اس وحدت میں رہجے ہوئے اپنے اخلاقی فرائض سرانجام دیتا ہے۔ اور اُس کی قدر صرف اس کھل پذیری میں ہی قائم ہے۔ سو فلکیز ایشی گونے (Antigone) میں کہتا ہے کہ ”احکام الٰہی صرف ماضی اور حال کے لئے ہی نہیں۔ بلکہ ان کا وجود لا محدود ہے اور یہ دعویٰ کوئی بھی کر سکتا ہے کہ وہ کہاں سے آئے۔“ اخلاقی قوانین حادثاتی نہیں ہیں۔ بلکہ وہ لازمی طور پر عقلی ہیں۔ ریاست کے مقصد میں یہ بھی شامل ہے کہ انسانوں کی عملی زندگی اور ان کے رجحانات جو کچھ لازمی ہے اُس کو برقرار کھا جاسکے۔“

دوسری طرف عقل کا تقاضا ہے کہ اس اخلاقی کھل (ریاست) کا وجود قائم رہے۔ اس طرح یہ بات ان ہیروز کے حق میں جاتی ہے۔ جنہوں نے ریاستیں قائم کیں۔ خواہ ان کے حصوں میں ان کا رو یہ کہنا ہی تشدید آمیز کیوں نہ ہو۔

یہ یگل اب ایک اور اہم بات کی طرف توجہ دلاتا ہے وہ یہ کہ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ انسان فطرت آزاد ہے لیکن معاشرے یا ریاست نے اُس پر پابندی لگا دی (رسو)۔ لیکن اگر فطری حالات کو دیکھا جائے تو وہ دور خون آشام جذبوں اور تشدد سے عبارت تھا۔ ایسے دور کو ہم فطری حالات تو کہہ سکتے ہیں۔ لیکن اُسے ہم اختیار یا آزادی کا نام نہیں دے سکتے۔ اختیار کے اطلاق کے لئے قانون اور ضابطہ اخلاق ناگزیر ہے اور یہ سب کچھ ہمیں معاشرے اور ریاست میں ہی مل سکتا ہے معاشرہ اور ریاست اختیار یا آزادی کے حصوں کے لئے لازمی شرائط ہیں۔

آئیے یہ یگل کے حوالے سے اُسے ایک دوسرے انداز سے دیکھتے ہیں۔ یہ یگل کہتا ہے کہ یہ بھی ایک عام رائے ہے کہ پدرسری نظام ایک زمانے میں ساری دنیا میں رائج تھا یا دنیا کے کچھ حصوں میں اُس کا رواج تھا۔ اس میں قانونی عنصر کی انسانی فطرت کے اخلاقی اور جذباتی پہلوؤں کے ساتھ مطابقت تھی۔ جیسا کہ آپ جانتے ہیں کہ پدرسری نظام کی بنیاد خاندان ہے اور دوسرے مرحلے پر ریاست وجود میں آتی ہے۔

اب دیکھتے ہیں کہ خاندان کے اخلاقی اصول کیا ہیں؟ خاندان کو ہم اب ایک فرد کی حیثیت سے دیکھتے ہیں۔ کیونکہ اس میں شامل مختلف افراد نے اپنی انفرادی شخصیت کو خاندان کے حق میں دستبردار کر دیا ہے۔ وہ ایک دوسرے کے ساتھ احساسات، محبت، اعتماد اور باہمی یا گفتگو کے رشتے میں بند ہے ہوئے ہیں اور اس طرح وہ آپس میں کھل مل گئے ہیں اور وہ ایک لڑی میں پر دعے

گئے ہیں اگر ہم خاندان کی مثال کو ریاست پر لا گو کریں تو ہم یہ جان پائیں گے کہ فرد شعوری طور پر اخلاق کو مختلف دائروں میں موجود اہل خانہ کے مفادات کے حوالے سے دیکھتا ہے۔ خاندان میں یہ شعور احاساتی سطح پر ہے۔ ریاست کو خاندان کی تیک عملی (Piety) کا خیال رکھنا چاہئے کیونکہ ریاست کو خاندان کی بھل میں ایک بنا بنا یا نظام مل جاتا ہے جہاں ایک فرد کا بھل کے بارے میں ایک اخلاقی شعور موجود ہوتا ہے۔ خاندان سے پرسری نظام کی طرف سفر ہمیں خونی رشتہوں سے آگے لے جاتا ہے اور بعض جگہوں پر ملائیکتی ریاست اور پرسری نظام آپس میں باہم لازم و ملزم ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ پرسری نظام کا سربراہ پروہت کے فرائض بھی سر انجام دیتا ہوا نظر آتا ہے۔

”ابھی ہم نے آزادی (اختیار) کے صرف دو پہلو دیکھے ہیں۔ یعنی معروضی اور موضوعی، اگر ریاست کے سارے افراد ریاست کو کوئی نظم دینے پر باہم متفق نظر آتے ہیں تو اُس کا یہ موضوعی پہلو ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ ریاست کا کوئی قانون سب کی رائے سے طے پا جاتا ہے جیسا کہ ہیگل کے نزدیک پولینڈ کی پارلیمنٹ میں قانون کی منظوری کے لئے ہر ایک رکن کی رائے اُس کے حق میں ضروری ہوتی ہے۔ اور یہ بھی ہوتا ہے کہ پولینڈ کی پارلیمنٹ کا اگر ایک بھی رکن کسی بات سے غیر متفق ہو تو کوئی بھی سیاسی قدم نہیں اٹھایا جاسکتا۔ ہیگل کے نزدیک یہ طریقہ کار ریاست کو تباہی کی طرف لے جاتا ہے۔ جہاں یہ کچھا جاتا ہو کہ عوام عقل و ذہانت رکھتے ہیں۔ جہاں ایسا ہو وہاں کوئی آئین نہیں ہوتا بلکہ ریاست اپنے طور پر ایک وجود رکھتی ہے۔

اس بات کو آگے بڑھاتے ہوئے ہیگل کہتا ہے کہ حکومت کرنے کا یہ تقاضا ہے کہ ایسے لوگ چھٹے جائیں اور علیحدہ کرنے جائیں۔ جو سیاسی فیصلوں کا اختیار رکھتے ہوں اور اپنے منصوبوں کو عملی جامس پہنانے کے لئے دوسرے شہریوں کو حکم دے سکیں۔ آپ جانتے ہیں کہ جمہوریت کے ہوتے ہوئے بھی جنگ کے دنوں میں ایک جزل ہی جنگ کا کمان دار ہوتا ہے اور سب کچھ آئین کے تحت ہوتا ہے۔ آئین حکم دینے والوں اور بجا آوری کرنے والوں میں واضح فرق کرتا ہے۔ لیکن پھر بھی کوئی کہہ سکتا ہے کہ حکم بجالانا آزادی کے خلاف ہے اور وہ حکم چلاتے ہیں وہ ریاست کے بنیادی مقصد (اختیار) آزادی کے منافی کام کرتے ہیں۔ یہ بات کچھ حد تک ایسے ہی ہے۔ لیکن یہ ضروری اور لیازمی ہے۔ لیکن اس کا سید باب یہ ہے کہ آئین ایسا ہو کہ شہریوں کا اختیار کم سے کم

پاہماں ہو اور حکم کے اختیار کا کم سے کم استعمال ہو۔ طرزِ حکومت خواہ شہنشاہیت ہو یا اشرافیہ یا پھر جہوریت یہ فرق واضح رہتا چاہئے اور اس تو ازن کو برقرار رکھنے والا آئین ہی بہترین آئین ہوتا ہے۔

آپ یہ بھی جانتے ہیں کہ ریاست ایک منفرد کلیست ہوتی ہے اور آپ اُس میں جانبداری ہلاش نہیں کر سکتے۔ کیونکہ اس میں آئین سب سے افضل ہوتا ہے اور یہ نہ صرف ہنی توں کی نمائندگی کرتا ہے بلکہ اس میں تمام اخلاقی اور علی ہمسہ گیریت کی صورت پذیری بھی ہوتی ہے۔ آئین میں سب سے اہم بات تو عوام کی سیاسی صورت حال کی نمود ہے اور اس میں بہت سے عوامل مل کر ایک مجموعی صورت حال پیدا کرتے ہیں۔

یہ یکل پھر اس بات کو دہراتا ہے کہ ریاست تصورِ روح کا خارجی اظہار ہے اور تاریخ میں تبدیلی کا اظہار ریاست میں دیکھا جاسکتا ہے اور تصور کے مختلف مراحل مختلف سیاسی اصولوں کے روپ میں دیکھے جاسکتے ہیں لیکن ہر آئین اپنے دور کا غماز ہوتا ہے اور وہ سیاسی اصولوں کی کلیت ہوتا ہے۔ لیکن ہم پرانی تاریخ کے کسی عظیم آئین سے جدید آئین کے بارے میں کچھ نہیں سیکھ سکتے۔ لیکن فلفہ اور فون اس کے برعکس ہیں ان میں ایک تسلسل ہے ہم ان سے ایک ربط کے حوالے سے بہت کچھ سیکھ سکتے ہیں۔ لیکن سیاسی آئین پر یہ بات لاگونہیں ہوتی اور جدید عہد میں پرانے آئینوں سے کچھ نہیں سیکھا جاسکتا۔

یہ یکل کہتا ہے کہ ریاست اختیار کی حقیقت کا ”اخلاقی کل“ ہے۔ اس کے ساتھ اس کے حصول کے ذرائع بھی ہیں۔ ریاست ان دونوں کا معمولی اتحاد ہے۔ اس لئے وہ لوگوں کی زندگی کی دوسری حقیقوں کا بنیادی اور مرکزی کردار بھی ہے۔ جس میں فنون، قانون، اخلاق، مذہب اور سنت سب شامل ہیں۔ روح کے تمام چلن کا ایک ہی مقصد ہے اور وہ یہ کہ وہ اس اتحاد سے پوری طرح آگاہ ہو۔ یعنی اس کا اپنا اختیار اس شعوری اتحاد کی مختلف صورتوں میں سے مذہب کا مقام سب سے ارفع ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعے روح مطلق تک رسائی ہوتی ہے اور اس سے آگاہی کی صورت پیدا ہوتی ہے۔ اور اس آگاہی سے اپنے ذاتی مفادات کو وہ پشت ڈال دیا جاتا ہے اور انسان مدد و دار مخصوص قسم کی حد بندی سے نکل جاتا ہے۔ دوسری صورت فون کی ہے اور تیری فلسفہ کی جو فکر کا اعلیٰ مقام ہے اور سب سے زیادہ با اختیار، اعلیٰ اور دانائی سے ہے۔ لیکن ریاست

کی اصل غمازی اس قوم کا لپھر کرتا ہے۔ یہاں عوامی روح کا اظہار ہر عمل سے ہوتا ہے اور وہ زندگی سے بھر پر نظر آتی ہے خواہ وہ جنگ ہو یا امن یا ریاست کے باقی ادارے ہر ایک میں اُس کی جلوہ گری نظر آتی ہے۔ اس میں خدا اور نہ ہب بھی شامل ہے۔ اس طرح تصور خدا لوگوں کے کردار کو عمومی بنیاد فراہم کرتا ہے۔

اس طرح اگر دیکھیں تو نہ ہب سیاسی اصولوں سے قریب ترین رابطہ رکھتا ہے۔ اختیار صرف اُس صورت میں اپنا وجود برقرار رکھ سکتا ہے۔ جہاں فرد یا انفرادیت اپنے وجود کو الہی ہستی کے حوالے سے شناخت کر لیں۔ ہیگل اس کی وضعیت یوں کرتا ہے کہ ایک سیکولر وجود عارضی ہے جو کرخصوص قسم کے مفادات میں جلتا ہے اس لئے یعنی قلتی، اضافی اور غیر سند یافتہ ہے۔ اور اس کا جائز ہونا عالمی روح سے مسلک ہے جو اس میں سراہیت کر چکی ہے اور یہ اُس وقت تک ممکن نہیں ہے جب تک وہ الہی جو ہر کوتو عالی اظہار کے طور پر تسلیم نہ کر چکی ہو۔ اور اسی حوالے سے ریاست کا وجود نہ ہب پر قائم ہے۔

ہیگل پھر کہتا ہے کہ ریاست نہ ہب پر قائم ہے اور اس کی جڑیں نہ ہب میں پوسٹ ہوتی ہیں۔ اس لئے نہ ہب کی جو صورت ہوتی ہے وہی ریاست اور اُس کے آئین کے ذہنگ کو تعین کرتی ہے۔ لیکن ہیگل اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ کبھی کبھار نہ ہبی عقیدت حد سے زیادہ تجاوز کر جاتی ہے اور اُس کا رو یہ ریاست اور اُس کے باقی اداروں کی طرف منتداہ ہوتا ہے اس لئے نہ ہبی رو یہ معتدلانہ اور نرم خوبی کا ہوتا چاہئے۔ کیونکہ اس قسم کی تحریب کاری کا غضر نہ ہبی رو یہ مضمون ہوتا ہے۔

اب ریاست اور عوام کا تعلق کیا ہے۔ ریاست، اُس کے قوانین، اُس کی انتظامیہ شہریوں کے حقوق اُس کی طبعی خصوصیات، اُس کے پہاڑ، آب و ہوا، ملک، شہریوں کی جائیداد، تاریخ، ریاست، اسلام کے کارنا مے اُن کی یاد، اُن سب کا تعلق عوام سے ہے اور اُن کی زندگی میں روایاں دوں ہیں۔ یہ سب اُن کا ہے۔ جیسے وہ خود اس کے ہیں کیونکہ اُن کی ہستی (being) ہے۔

یہ سب مل کر روح غضر بنتی ہے اور ہر شہری اُس کا نمائندہ ہے۔ اُس سے اُس نے جنم لیا ہے اور وہ اسی میں بستا ہے۔ ایقنز کے شہریوں کے لئے ایقنز کا لفظ دو طرح اہم تھا۔ ایک

ملف تودہ سیاسی اداروں کا اظہار تھا اور دوسری طرف انتہنادیوی کا جو کروج عوام اور اتحاد کی  
نلامت تھی۔

یہاں قلشہ تاریخ کا باب ختم ہوتا۔ پھر وہ اپنے عوامل کا ذکر کرتا ہے جو تاریخ کو تعین کرنے  
میں مدد و معاون ثابت ہوتے ہیں۔ ان میں جغرافیائی اور معاشری عوامل اہم ہیں۔

## Bibliography

1. Kaufman, Walter, *Hegel, a reinterpretation*, University of Notre Dame Press Notre Dame Indiana, 1978.
2. Rosen Kranz, Karl, *Life of Hegel*, Berlin 1944.
3. Lukacs, Georg, *The Young Hegel*.
4. Findlay J.N., Hegel, *A Re-exmination*. Oxford University Press N.Y. 1976.
5. Taylor, Charles, *Hegel*. Cambridge University Press 1975.
6. Rosen, Stanley, *G.W.F Hegel*. New Haven Yale University Press 1974.
7. Frederick C. Beiser, *The Cambridge Companion to Hegel*. Cambridge University Press N.Y. 1995.
8. Coplestone, Frederick, *A History of Philosophy Vol. VII*, Garden City, Double Day 1963.
9. Prokopezyk, Czeslaw, *The Truth and Reality in Marx and Hegel, A Reassessment*, The University of Massachusetts Amherst, 1980.
10. Colletti, Lucio, *Marxism and Hegel*. Verso, London 1979.

11. Hook, Sidney, *From Hegel to Marx. The University of Michigan Press 1971.*
12. Inwood, Michael, *Hegel. Oxford University Press N.Y. 1985.*
13. Avineri, Shlomo, *Hegel's Theory of the Modern State. Cambridge N.Y. 1972.*
14. Caird, Edward, *Hegel. Edinburgh, Basil Blackwood 1883.*
15. Stace, W.T., *The Philosophy of Hegel. Dover Publications, Inc. London. 1955.*
16. Pinkard, Terry, *Hegel, A Bibliography. Cambridge University Press N.Y.*
17. Marx, Karl, *Capital Vol. I. Progressive Publishers Moscow 1965.*

### Hegel's Works/Translations:

1. J.B. Baillie, *Phenomenology of Mind. George Allen & Unwin. 1967.*
2. Knox, T.M., *Philosophy of Right. Clarendon Press Oxford, 1942.*
3. Miller, A.V., *Science of Logic. George Allen & Unwin London 1969.*
4. Sibree, J., *The Philosophy of History. Prometheus Book N.Y. 1991.*

5. Haldane, E.S. Snison, F.H., *Lectures on the History of Philosophy*. University of Nebraska Press. Lincoln and London 1995.



## قومی نوآبادیاتی دینیات: صیہونی کلام میں مذہب، استشراقت اور سیکولر ازم کی ساخت

آیمون ریز - کوکونزکن / ترجمہ: نعمان نقوی

[ڈاکٹر ایمون ریز - کوکونزکن اسرائیل کی بیان - گوری ادن یونیورسٹی میں تاریخ کے پروفیسر ہیں۔ وہ اسرائیل میں مالدی صیہونیت (Post-Zionism) کے مکتبہ فکر کے ساتھ منسوب ہیں۔ خصوصاً پروفیسر ریز کو کونزکن "ڈوقوی ریاست" (Binational State) کی حمایت کرتے ہیں اور اس تصور کیوضاحت ان کی تحقیق کا ایک اہم جزو ہے۔ ان کا یہ مقالہ "ٹیل آڈوریا بودخ فورڈ و بچا" ہیٹھا، نمبر 30 (2002)، میں شائع ہوا تھا۔ اس سے نہ صرف مصنف کے منفرد نظر اور اس کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے، بلکہ اسرائیلی فکر کے عقق پہلو اور اس کے تاریخی ارتقاء کا بھی۔ پاکستانی قومیت کے تقابلی جائزے کے لئے بھی اس مضمون میں کئی موقع موجود ہیں۔]

یہاں ترجمہ سے متعلق تو الفاظ سازی کے بارے میں کچھ کہنا ضروری ہے۔ ظاہر ہے کہ فکر اور الفاظ کا گہرا تعلق ہے۔ چنانچہ جہاں بیان اندماز فکر تکمیل دیا جائے وہاں تو الفاظ سازی اور تو اصطلاح سازی بھی اکثر ناگزیر ہو جاتی ہے۔ مصنف نے حالیہ معاشری و ثقافتی تحریری (Social Theory) سے بھی کئی اصطلاحات اخذ کی ہیں، جن کے لئے ہمارے یہاں تسلی بخش ترجمہ یا تواریخ نہیں یا پھر مترجم کی گرفت سے باہر ہے! چنانچہ کچھ ایسے الفاظ و اصطلاحات کا سہارا لیتا پڑا ہے جو یقیناً اولاً گران گزریں گے۔ ان میں سے جو اہم اصطلاحات

ہیں ان میں ”استھر اقیت“ شامل ہے، جو کہ مقالہ کے عنوان میں بھی شامل ہے۔ یہ اگر یہی میں رائج اصطلاح ”Orientalism“ کا ترجیح ہے جو کہ ایڈورڈ سعید کی اس نامی کتاب سے مانوذ ہے۔ ہمارے یہاں مستشرقین کے تعصبات کا شعور انسیوس میں صدی سے ہی رائج ہے البتہ سعید نے اسے نوا آبادیاتی اقتدار سے متعلق علم کے ایک پورے نظام سے منسوب کیا۔ دوسرے ”discourse“ کے تصور کے لئے میں نے ”مش الرحمٰن فاروقی کی (دیکھئے ان کی کتاب، ”اردو کا ابتدائی زمانہ“) پر وی کرتے ہوئے لفظ ”کلام“ کا اختیاب کیا ہے۔ پھر Secularization کے لئے ”دنیاویانے کا عمل“ کی طاہر ابھوٹھی اصطلاح استعمال کرنا پڑی۔ وجہ یہ ہے کہ اس عمل کا تعلق ضروری نہیں کے ”لادینیت“ سے ہو، جیسا کہ ہماری لغات میں بتایا جاتا ہے۔ اس ترجیح کی موزوں نیت کا اندازہ بہر حال صابر قارئین کو مقالے کے مواد سے ہو جائے گا۔ اس کے علاوہ ”Theology“ کے لئے ”دینیات“ اور ”Theological“ کے لئے ”دینیاتی“ کا اختیاب کیا گیا ہے۔ یعنی کسی دین کے فکری اور نظریاتی پہلو ہیں۔ اسی طرح جہاں لفظ ”نجات“ استعمال کیا گیا ہے، وہاں یہودی دینیات میں ”Education“ کا تصور غرض ہے۔ بالآخر ”Myth“ کے تصور کے لئے میں نے زیادہ تر ”دیو مالا“ اور کہیں کہیں ”داستان“ کا اختیاب کیا ہے۔ یاد رہے کہ ”Myth“ کے تصور کا اطلاق تحفظ ”مزہبی“، فکر پر نہیں ہوتا۔ ”سیکولر“ انداز فکر میں بھی دیو مالا کی عناءصر پائے جاتے ہیں، اور اس مقالہ میں زیر ذکر آتے ہیں۔ [ترجمہ]

اسرائیلی معاشرہ اور ثقافت کے تجزیے میں جو زمرة بندیاں رائج ہیں ان میں ”سیکولر“ اور ”مزہبی“ کا انتیاز عام ہے۔ (۱) سیکولر / مذہبی کی تفریق کو جہاں مختلف اور متفاہم تہذیبیوں کے تصادم کے طور پر پیش کیا جاتا ہے (یا پھر ”جمهوریت“ اور ”دینی حکومت“ کے درمیان تصادم کے طور پر) وہاں اس زمرة بندی کو قیامِ امن کے عمل سے متعلق بحث مباحثہ کے ضمن میں بھی عام طور پر استعمال کیا گیا ہے۔

یہ چ ہے کہ 1970ء کی دہائی سے کئی مذہبی گروہوں نے (ہر چند کہ اس میں تمام مذہبی گروہ ہرگز شامل نہیں) دائیں بازو دکا اور انتہائی قوم پرستانہ رویہ اختیار کیا ہوا ہے۔ مقبوضہ علاقوں میں آباد کاری کی حکومتِ عملی میں شدت پسند قومی مسیحی پرست گروہ پیش پیش رہے ہیں، اور انہوں نے

فلسطینیوں کے ساتھ کسی قسم کی سیاسی معاہمت کو مسترد کر دیا ہے۔ دوسری طرف ”سیکولر یہودیوں“ نے (ہر چند کہ، ایک بار پھر اس میں تمام یکولا فراہم ہرگز شامل نہیں) نام نہاد ”قیامِ امن کے عمل“ کی حمایت کی ہے۔

اس کے باوجود سیاسی مبادلہ کی موجودہ صورت حال کو ایسے پیش کرنا جیسے کہ یہ یکولا اور مذہبی نظر ہائے نظر کے گمراہ اور سطحی تجویز ہے۔ حقیقت کا تعلیم بخش جائزہ ہونے کی وجہے یہ ایک نظریاتی تجویز ہے، جس میں یکولا شخصیت کی تعریف یوں کی گئی ہے کہ یہ ”روشن خیال“، ”جدید“ (یا ”مابعد جدید“) اور ”مہذب“ ہے۔ اور اس کے مقابلے میں مذہبی ثقافت ”بیاناد پرست“، ”قوم پرست“ اور ”غیر مہذب“ ہے اپنی ساخت، اپنے استعارات اور اپنے ارادوں میں یہ اس واضح مستشرقانہ روایت کی مثال ہے جو ان تمام ڈفروں یا دو شاخی زمرہ بندیوں میں چھپا ہوا ہے جو کہ اسرائیلی معاشرے کی تعریف و تجویز میں استعمال کی جاتی ہیں:

یہودی/عرب، آشکنازی/امرو راجی، (2) اور ”سیکولر“/”مذہبی“۔

یہاں میں یکولا ازم کے تصور کی تخلیل میں نوآبادیاتی پہلو اور اس میں پوشان مستشرقانہ تشبیہات و استعارات کا مختصر جائزہ لوں گا۔ اس ضمن میں میں اس امر کا تجویز پیش کروں گا کہ دینیات، قوم پرستی اور نوآبادیت کے اتحاق نے ”امن“ کے جس تصور کو جنم دیا ہے اس میں فلسطینیوں کی کوئی محاجاہ کش نہیں۔ مزید اس میں ایک ایسے استثنائی یہودی نظری نظری تخلیل شامل ہے جو اپنے آپ کو مکمل طور پر ”مغرب“ کے ساتھ منسوب کرتا ہے اور ”شرق“ سے بالکل عیلہ ہے۔ اس کے بعد میری کوشش یہ ثابت کرنا ہو گی کہ ”ذوقوم پرستی“ (Binationalism) کا انصور دنیا یا نے کے عمل (Secularization) پر ہر کلام و مذاکرے کا لازمی جزو ہے۔ (3)

میرا مقصد یہ نہیں کہ میں چند مذہبی گروہوں کے خطرات سے انکار کروں، یا قوی و مذہبی شدت پسندی کے ارتقاء کے خطرات کو پیچ دکھاؤں۔ جو مذہبی ولولہ دائیں بازو کے پڑھتے ہوئے گروہوں میں پایا جاتا ہے، اور جو کہ مقبولہ فلسطینی علاقوں کی آباد کاری میں کارفرما ہے اس سے انکار ممکن نہیں۔ میرا مدد عایہ ہے کہ آج اسرائیل میں جو مسیحی پرست سیاسی نقطہ ہائے نظر پر وان چڑھ رہے ہیں انہیں ممکن بنایا ہے اُس قوی و دینیاتی دیو مالا (Myth) اور شفاقتی شاخت نے جسے یہودگرداانا جاتا ہے۔ قبضے کی مسلسل حکمت علیٰ کو جس ذہنیت نے ہل کیا ہے، اور جس نے

ریاست کی نسل سرحدیں اور سیاسی کلام کی سرحدیں تھیں کی ہیں وہ ذہنیت "نمہبی" نہیں "سیکولر" ہے۔ نہ ہب کو موردا الزام ٹھہرانے سے توجہ کارخ قومیت سے ہٹ کر نہ ہب کی طرف ہو جاتا ہے، اور چنانچہ "سیکولر" کے شہوں معنی کے تقیدی جائزے میں حائل ہوتا ہے۔ (4)

"سلب جلاوطنی" کے تصور میں، جسے صیہونی شعور کا مرکز سمجھنا چاہئے، "سیکولر ازم" کے یہ شہوں پہلو عیاں ہیں۔ (5) اس تصور سے جو مختلف پہلو عین ہیں وہ اُس عجیب وحیچی کی کو اجاگر کرتے ہیں جو کہ یہودی اجتماعیت کی جدید معنوں میں قومی دعا قاتی تعریف میں پیش آتی ہے۔ (6) ایک طرف تو یہ تصور صیہونی قومی شعور کے دینیاتی پہلو کا مظہر ہے اور ساتھ ساتھ اُس استشرافت کا جو کنام نہاد دنیا دیا نے کے عمل کا حصہ ہے۔ دوسری طرف، ایک اور اٹپ پر، یہ قومی شاخت کی جاہرانہ اور امتیازی نوعیت کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ صیہونی فکر میں سلب جلاوطنی کا تصور سرز من اور جلاوطنی سے متعلق سابق تاریخوں اور روایتوں دونوں مذكر تھا۔ سب سے پہلے تو اس امر پر زور دینا ضروری ہے کہ سیکولر / نہبی کی بحث کی اصطلاحات بذات خود اجتماعیت کی حدود کا تعین اس طرح کرتی ہیں کہ صرف یہودیوں پر مشتمل ہے اور تمام دیگر قومیں اس اجتماعیت سے خارج ہیں، اور چنانچہ یہ اصطلاحات عرب شہریوں کو اس اجتماعیت سے خارج کر دیتی ہیں۔ اُن موقوں پر جب "نمہبی" اور "سیکولر" شاختوں کی بحث شائع کی گئی ہے (ذرائع ابلاغ میں، اکادمی میں، وغیرہ وغیرہ) اس بحث کے شرکیں بلا اتنی یہودی رہے ہیں، اور ان میں سے بھی زیادہ تر موقوں پر آشکنازی یہودی جہاں تک مشرقی یہودیوں کا تعلق ہے، نہبی / سیکولر کی دو فرعی تقسیم سے غالباً یہ لوگ خارج ہیں۔ مزید فلسطینی اسرائیلی شہری، جب کہ ان کے رویے واضح طور پر "سیکولر" بھی ہوتے ہیں۔ ان نماکروں میں شامل نہیں کئے جاتے۔ جہاں تک اس بحث کا تعلق ہے، عرب ہونا اور سیکولر ہونا باہمی طور پر دو متضاد چیزیں سمجھی جاتی ہیں۔ عربوں کو زیادہ تر ان نماکروں میں مدعو کیا جاتا ہے جن کا تعلق عربوں سے ہو، اور ان نماکروں میں نہیں جن کا تعلق "سیکولر ازم" سے ہو۔ اس امر سے اصطلاح اور اس کے تصادمات کا عند یہ ملتا ہے۔

چنانچہ مسئلہ "سیکولر ازم" کا نہیں بلکہ یہودی قومیت و قوم پرستی کا ہے۔ (7) "سیکولر" کی اصطلاح کا تعلق کسی ایسے شہری نقطہ نظر سے نہیں ہے جس میں یہودی، عرب، اور دیگر لوگ سب شامل ہوں۔ بلکہ واضح اور ناگزیر طور پر ایک یہودی نقطہ نظر سے ہے، اور بحث ایک ہم قسم یہودی

اجماعیت سے متعلق دو نظریوں کے درمیان ہے۔ نہ بھی / ایکور بحث کی اصطلاحات ریاست کی نسل سرحدوں کا تعین کرتی ہیں۔ اور اس بحث کا نتیجہ قسطنطینیوں کو خارج کرنا ہے۔ قوم کو منقسم کرنے کی بجائے، جیسا کہ اکثر سمجھا جاتا ہے، یہ بحث مفسر طور پر اس بات کا تعین کرتی ہے کہ قوم میں کون شامل ہے اور کون اس سے باہر، اور چنانچہ سرحدیں پیدا کرتی ہے اور ان کا تعین کرتی ہے۔ نما کرے کی ان حدود کو تسلیم کر کے سیکولر شرکتین ان نسلی سرحدوں کو جاتے ہیں اور مزید مفہوم کرتے ہیں۔ (8) ”سیکولر“ کی اصطلاح میں ایسے کئی پہلو شامل ہیں جنہیں ”ہمہ گیر“ (Universal) سمجھا جاسکتا ہے، مگر وہ قومی دلیل مالا (National Myth) کی حدود تک ہی محدود رہتے ہیں۔ (9) اس کا مطلب یہ نہیں کہ سیکولر اور نہ بھی یہودیوں کے درمیان کشیدگی کا کوئی علاقہ نہیں، اور نہ ہی مقصد اس کشیدگی کی اہمیت سے انکار کرنا ہے۔ یہودی اجتماعیت کے حلقوں عامہ (Public Sphere) (10) میں مذہب اور عالمی قانون (11) کے کردار پر صیہونیت کی تاریخ کے ابتدائی مرطبوں سے ہی بحث رہی ہے، اور یہ بحث صیہونی شور کے اندر ورنی تضادات کی طرف اشارہ دیتی ہے۔ (12) مگر قابل غور نظر یہ ہے کہ اپنے مختلف مرطبوں اور تاریخی اتفاقوں میں اس بحث کے دوران قوم کے ٹھوس خصائص کا تجزیہ و تعین کیا گیا ہے۔ دیگر الفاظ میں یہ بحث ہی وہ موقع ہے جس پر قوم کی تعریف کی جاتی ہے۔

1998ء میں اسرائیلی عدالت عظیٰ کی حدود اور دائرہ اختیار کے سلسلے پر ہونے والی ایک بحث میں ریاست اور شہریت کی نہ بھی سرحدوں پر زور دیا گیا۔ نیز غور ”قانون برائے تبدیلی مذہب“ اور ”قانون برائے مراجعت“ کا مسئلہ تھا۔ بحث کو یوں پیش کیا گیا ہے کہ یہ ”جمهوری“ گروہوں، جو کہ مذہب اور ریاست کو الگ کرنا چاہتے ہیں، اور نہ بھی گروہوں، جو کہ عدالتی نظام کے اختیارات کو مسترد کرتے ہیں کے درمیان ہے۔ تاہم حقیقت اس سے بالکل مختلف تھی۔ بحث کا مرکز یہ تھا کہ آیا اصلاح پسند اور قدامت پسند ربانیوں کو تبلیغ کی اجازت ہو گی یا نہیں، اور چنانچہ آیا وہ قانون برائے مراجعت کے ذریعے تو یہودیوں کو شہریت کے حق سے مختار کر سکیں گے یا نہیں۔ سیکولر نمائندوں نے یہ تجویز نہیں کیا کہ شہریت کی تعریف کے مختلف معیار ہونا چاہیے۔ نہ ہی انہوں نے یہ سوال اٹھایا کہ آیا تبدیلی مذہب کے سلسلے میں فقط ربانیوں کو ہی اختیار ہونا چاہئے یا نہیں۔ اس کی بجائے سیکولر گروہ کی توجہ محض اس سوال پر مرکوز تھی کہ شہریت دینے کے اختیارات کون سے

ربانیوں کے پاس ہونا چاہئیں؟ مذہبے کو صرف اور صرف اس سوال پر محکم کر کے سیکولر یہودیوں نے درحقیقت مذہب اور شہریت کے تعلق کی تائید کی، اور یہ مطالبہ کردار اک عدالت دینیاتی مسائل پر فیصلہ صادر کرے۔

مزید ہمیں یہ ذہن میں رکھنا چاہئے کہ سیکولر ازم سے متعلق قومی و تاریخی شعور کی بنیاد بذات خود دینیاتی دیو مالا (Theological Myth) میں ہے۔ قومی داستان کی بنیاد (جس داستان کا اظہار "سلسلہ جلاوطنی" کی اصطلاح میں ہوتا ہے) اس تصور میں ہے کہ فلسطین میں صیہونی آباد کاری اور اس دھرتی پر ان کی حاکیت یہودیوں کی وطن و اپنی ہے، اور اس تصور میں اس دھرتی کو غیر آباد سمجھا جاتا ہے۔ صیہونی منصوبے کو یہودی تاریخ اور یہودیوں کی مسیحیائی توقعات کی تکمیل سمجھا گیا۔ اس لحاظ سے صیہونی قومی شعور دینیاتی دیو مالا سے الگ شے نہیں تھا، بلکہ اس دیو مالا کی ایک مخصوص تشریع تھی جسے انجلی کی استثنائی تعبیر سمجھا گیا۔ دنیا ویانے کے عمل کا مطلب مذہبی و مسیحیائی تصورات کو قومیانا (13) تھانہ کران کا تبدل۔ (14) اس کلام سے خدا کو تو خارج کر دیا گیا، مگر عبد رب انبی سیاسی عمل میں کارفرما رہا، اور جواز کا کردار ادا کرتا رہا۔ اس کی بنیاد انجلی میں کئے گئے وعدے اور یہودی کتاب پر دعایں تھیں، اور ایک ایسے مسیح پرست روپیں جس میں حال کوتاری کی تکمیل اور نجات کی وصولیابی نے منسوب کیا گیا۔

اس تاریخی نقطۂ نظر کو ابتدائی سیکولر و سو شلست صیہونی مفکروں نے تکمیل دیا، اور دیگر اختلافات کے باوجود تقریباً تمام صیہونی رجحانات نے اسے قبول کیا۔ ربی گک (Rabbi Kook) (Kook) چیزے بعد میں آنے والے مذہبی صیہونی مفکروں نے اس تاریخی نقطۂ نظر کو مذہبی اصطلاحات کے ساتھ جب نئی شکل دی تو بنیادی طور پر انہوں نے اسے "مذہب" سے اخذ نہیں کیا بلکہ سیکولر صیہونی اصطلاحات میں بیان کی گئی یہودی دیو مالا کی تشریع و تاویل سے اخذ کیا۔ (15) باوجود یہکہ حالیہ دہائیوں میں سیکولر گروہوں میں صیہونی تاریخ کا اثر ماند پڑھا ہے، پھر بھی قومی شناخت اور تاریخی شعور کے لئے یہ واحد نقطۂ نظر ہے۔

مذہبی عناصر کئی قومی حالات میں پائے جاتے ہیں اور چنانچہ قومی اور مذہبی شناختوں کی تقسیم ہی بذات خود مشتبہ ہے، خاص طور پر جہاں نسلی شناخت کی تکمیل کا مسئلہ زیر غور ہو۔ یورپ میں قومی شناخت عیسائی دینیاتی کلام سے ابھری۔ اور دنیا ویانی (Secularized) شکل میں بھی اس میں

ریفرمنشن (Reformation) کے بعد ہونے والے دینیاتی مذاکروں سے ماخوذ پہلو شامل رہے۔ اسلامی علاقوں میں قومیت و قوم پرستی اور نہ ہب کارشنہ دیگر طریقوں سے محفوظ ہے۔ الہی نجات اور دینیاتی جواز کے تصورات بھی کئی توی تحریکوں میں دریافت کئے جاسکتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ تصورات نوآبادیاتی شعور کا بھی اہم حصہ تھے۔ (16) تاہم صیہونی دینیاتی نقطہ نظر کا انوکھا بہلو یہ ہے کہ اس کا تعلق برہار است یہودی و عیسائی مسیحی ائمہ اشیعہ و استغارات اور پاک سر زمین کے تصور سے ہے۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ صیہونیت یہودی مسیحی ایجادوں کا واحد اٹھاہار ہے۔ بلاشبہ صیہونی تکریثی روایتی یہودی مأخذات سے متاثر ہوئی۔ لیکن جدید رومانی (Romantic) اصطلاحات میں اس کا اٹھاہار اور تاریخی ترقی کے جدید و مغربی تصور میں اس کوڈھانے کے عمل نے اسے نئے معنی فراہم کئے، اور تاریخ کا یہودی تصور اس عمل میں تبدیل ہوا۔ عمل یہودی تاریخ کو مغربی تاریخ میں ضم کرنے کے رہنمائی کرتا ہے اور مسیحی پرستی کو ایک جدید و قوی دیو ما لا کے طور پر سمجھنے کے رہنمائی کر رہا ہے۔ (17)

ایک اور جگہ میں نے تجویز کیا ہے کہ روایتی سے جدید یہودی شعور کی جانب تبدیلی کو ریفرمنشن کے ضمن میں سمجھنا چاہئے۔ پروٹسٹنٹ ٹکر میں ”منتخب قوم“، ”ارض موعودہ“، یہاں تک کہ تاریخ اور الہی نجات (Divine Redemption) کے تصورات تک کی تشریح یوں کی گئی کہ نوآبادیاتی نظریات کی تخلیل میں ان تصورات کے کردار ادا کرنے کی راہ ہموار ہوئی۔ (18) یہودیوں کی نجات سے متعلق ”سیکولر“ صیہونی تصور اسی تاریخی ماحول کی پیداوار ہے، اور انہی انداز اور نقطہ ہائے نظر کی پیداواری کرتا ہے۔ یہ یاد رکھنا چاہئے کہ جدید سیاسی اصطلاحات میں یہودیوں کی نجات کا تصور پیش کرنے والے سب سے پہلے افراد یورپ میں جدیدیت کے ابتدائی زمانے میں عیسائی الف سعادتی (Millenarian) تھے، جن سکے نزدیک پاک سر زمین میں یہودیوں کی واپسی اور یہودی ریاست کی بحالی حضرت عیسیٰ کے نزدیکی ہائی کی شرط لازم تھی۔ اس ریاست کے نمائندوں کا خیال تھا کہ یہودیوں کی تبدیلی نہ ہب اس تصور کا جزو ہے، اور ظاہر ہے کہ اس لحاظ سے وہ صیہونیوں سے مختلف تھے۔ گران کی اشیعہ و استغارات اس نقطہ نظر پر روشنی ذالتے ہیں جس سے صیہونی قوم پرستی کا تصور تخلیل دیا گیا۔ صیہونیوں کی بھی خواہش تھی کہ

یہودیوں میں بنیادی تبدیلی آئے، اور ایسا ”نیا یہودی“ پیدا کیا جائے جو کہ نجات پاچکا ہو اور جلاوطن ربانی یہودی سے مختلف ہو (19)، اور اس تصور میں بھی ذاتی نجات کے اسی قسم کے استعارات و تشبیہات کا فرماتھے۔

رومانی اصطلاحات، جن کی جزیں واضح طور پر عیسائی (خصوصاً پروٹسٹنٹ) دینیات میں ہیں، دینیات اور نوآبادیت کے آپسی رشتہ کو اجاگر کرتی ہیں۔ اور یہ رشتہ یہودی تاریخی شعور کے قومیانے (Nationalization) اور علاقائیانے (Territorialization) (20) کے عمل میں جاگزیں ہے۔

ایک سطح پر ماضی قدیم کی جانب ”مرا جمعت“ کے صیہونی نظریہ کی بنیاد ایک گلیدی پروٹسٹنٹ نظریہ میں تھی۔ صیہونی مراجعت کا تعلق بھی اُسی زمان و مکان سے تھا جو کہ پروٹسٹنٹ فرقہ کی روحانی تلاش کی منزل تھی، یعنی معبد ثانی (Second Temple) کا دور، حضرت عیسیٰ کا عہد۔ (21) قدیم یہودی برادری کا تصور وہ ہی تھا جو کہ پروٹسٹنٹ فکر میں عیسیٰ مسیح کی ابتدائی امت سے متعلق تصور میں پایا جاتا تھا، اور انہی اصطلاحات اور شفاقتی تشبیہات سے تکمیل دیا گیا تھا۔ یہودی تو میں تصور کو اگر سیکولار طریقے سے دیکھا جائے تو وہ پروٹسٹنٹ فرقہ کے دینیاتی تخلیل کی پیرودی کرتا ہوا نظر آتا ہے۔

ایک اور سطح پر دیکھا جائے تو صیہونیت کو دینیاتی پس منظر سے آزاد کرنے کی کوشش اس رویے کے نوآبادیاتی پہلو کو مزید اجاگر کرتی ہے۔۔۔ یعنی مشرق میں مغرب نژاد آباد کاری۔ چنانچہ دینیوایانے کا عمل واضح طور پر مستشرقانہ اقدار سے ماخوذ تھا: مشرق کے خلاف صیہونی ریاست کی پیچیدہ تمیز نو کے ذریعے سے، اور اُس ذوفرعی زمرہ بندی کے ذریعے سے جس کے تحت ایک طرف تو یہودی ہے (جس کا رشتہ ہمیشہ مغرب سے جوڑا جاتا ہے) اور دوسری طرف عرب۔ عجیب اور دلچسپ بات یہ ہے کہ یورپ سے یہودیوں کی بہترت نے یورپ میں ان کے انجد اب کو ممکن بنایا، اور تبدیلی مذہب کی ضرورت کے بغیر! قوم پرستی، یعنی جدید رومانی اصطلاحات میں یہودی دیوبالا کا بیان ان دو پہلوؤں کو ایک مرکب کل بناتی ہے: دینیاتی اور نوآبادیاتی۔

چنانچہ یہودی عقلیت نے تاریخ کا وہی تصور اپنالیا جس نے اس کے اخراج کو فردوغ دیا تھا: دینیاتی اور نوآبادیاتی۔ آباد کاری کے عمل میں اس یہودی عقلیت نے نوآبادکار اور غلام دنوں کے

نقطہ ہائے نظر اپنائے۔۔۔ غلام کا تقلب اور نوآباد کار کے نظریہ کا انجد اب۔

دینیات اور نوآبادیت کا تعلق ”دھرتی“ سے متعلق دیومالائی تصور کو جنم دیتا ہے۔ ”دھرتی“ کی، جسے مادر وطن یا جنم بھوی تصور کیا گیا، یہودی و عیسائی دینیاتی دیومالائیں اس کی حیثیت کے علاوہ اپنی کوئی تاریخ ہی نہ تھی، اور اسے روایتی مستشرقانہ تشبیہات کے مطابق انجیل کی دھرتی تصور کیا گیا۔ (22) خود زمین کو جلاوطن سمجھا گیا، جس کی اپنی کوئی ثقافت نہیں تھی، اور نہ ہی اس کے علاقہ میں کوئی لوگ آباد تھے۔۔۔ یعنی اس سے قبل کہ یہودی قوم نے آکر اس کو بحال کیا اور نجات دلانی۔ چنانچہ معید ٹانی کے بعد کی فلسطین کی تاریخ کو اسکلوں کے نصاب میں نظر انداز کیا جاتا ہے، جاہے یہ اسکول ”سیکولر“ ہوں یا ”مزہبی۔۔۔“ (23) اس ٹھمن میں دھرتی پر حقیقی عرب وجود کو بے مقام کر دانا گیا، اور بعد میں تو ائتلاف کی حد تک مستر دیا گیا۔ 1948ء میں فلسطینی آبادی کی جبری نقل، مکانی کے حقوق کو بعد میں دبایا گیا، اور فلسطینی سانحہ کو یہودی اجتماعیت اور ریاست اسرائیل کے نیام سے متعلق ٹھنگتوں تجزیہ کا حصہ نہیں سمجھا گیا۔ غرض کہ اسرائیل سے متعلق اس تصور کی بنیاد کہ یہ ایک مخصوص برادری ہے اور ”قدیم اسرائیل“ کا احیاء ہے فلسطینی تاریخ کے اخفا اور اس کی سابق آبادی کی جانب کسی قسم کی ذمہ داری سے انکار میں ہے۔ (24) فلسطینی عوام کے اخراج سے پہلے بھی جو دینیاتی تشبیہات و اصطلاحات اس سرزی میں پر چھائی ہوئی تھیں انہوں نے ان عوام کے وجود اور عربی زبان کو مستر د کر دیا تھا۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ صیہونیوں نے عربوں کے وجود کو نظر انداز کر دیا تھا، مگر اس کے باوجود انہوں نے عربوں کو نجات کے تصور میں شامل نہیں کیا، اور اس طریقے سے ان پر ظلم کی راہ ہموار کی۔

اس نظریاتی پس منظر اور یہودیوں کی حاکیت اور غلبہ کے ہوتے ہوئے یہ کوئی حریت کن بات نہیں کہ روایتی مذہبی تصورات فتح اور شدید شکلیں لے کر ابھرے اور شدت پسند قوم پرستانہ سرگزیوں کو جنم دیا۔ مگر یہ بتا ناضوری ہے کہ ان تحریکات کو ممکن بنانے میں حال کو نجات کے تصور سے کرنے کا، اور ”سیکولر“ صیہونی فکر میں میجاپرتی کی جانب مہم روایہ کا بنیادی کردار تھا۔

اس تصور میں ریاست کو دینیاتی و قومی داستان کی تجھیل سمجھا جاتا ہے۔ ریاست کو اس کے شہریوں کی فلاں و بہبود کا ذریعہ نہیں بلکہ نجات کے تاریخی عمل کی تجھیل، اور نجات کی علامت تصور کیا جاتا ہے۔ وہ اپنے تمام شہریوں کی ریاست نہیں پلکیہ یہودی قوم کی ریاست ہے، یعنی ایک ایسی

تعریف جو فلسطینی شہریوں کو تو خارج کرتی ہے، مگر ان یہودیوں کو شامل کرتی ہے جو دیگر ریاستوں کے شہری ہیں اور جن کی نمائندگی یہودی ایجنسی (Jewish Agency) اور عالمی صیہونی تحریک (World Zoinist Organization) کرتی ہے۔ ریاست ایک نسلی برادری اور دینیاتی و قومی مشن کی باربردار ہے۔ چنانچہ ”دنیا ویانے“ کا عمل ریاست کی تقدیس سے مشترک ہے، اور عرب عقلیت کی غیر شمولیت اور بے دخلی سے۔

یہودیاں دہرے سیاسی نظام کا جواز بناتا ہے جو اسرائیل میں موجود ہے: یعنی ایک طرز ریاست اور دوسری طرف یہودی ایجنسی اور قومی یہودی فنڈ (JNF "Jewish National Fund")۔ یہ ادارے وہ ذرائع ہیں جو غیر یہودی شہریوں کے خلاف مستقل امتیازی سلوک کو عملاً ممکن بناتے ہیں۔ اسرائیل میں زیادہ تر زمین JNF کی ملکیت ہے اور یہ ادارہ عرب آباد کاری کی ممانعت کرتا ہے۔ درحقیقت اس کا مبینہ مقصد زمین کو اس کے عرب مالکوں سے ”نجات“ دلانا، اور یہودیوں کو ”واپس“ کرتا ہے۔ JNF کی حمایت کرنے والے لبرل حلتوں کے ”جمهوری“ دعاوں کا جدید اس طرح حکمل جاتا ہے۔

سیکولر ازم کا یہ تصور ”امن“ اور اس کی حدود کو بھی متعین کرتا ہے۔ یہودیوں اور فلسطینیوں کے ماہین مساوات سے متعلق سیاسی اصولوں کی بجائے ”امن“ سے مطلب یہودی معاشرے کے ایک ٹھوس ثقافتی تصور سے ہے، یعنی ایک مغربی ولبرل یہودی معاشرہ، جس کی بنیاد ”ذہب“ اور عرب دنیا دونوں کی مخالفت میں ہے۔ ”قیام امن“ کے عمل کی سب سے اہم اصطلاح تھی اور ہے۔ تقسیم کا اصول اور یہ بھی ایک عملی سیاسی حل کے طور پر نہیں، بلکہ ایک آرڈر شکن طور پر۔ دیگر الفاظ میں مقصد فلسطینی حقوق کی تحریک نہیں، اور مساوات و شراکت داری تو خیر ہر گز نہیں۔ مقصد ”امن“ سے ”چھکارا جاصل کرنا“ تھا، تاکہ فلسطینیوں کو تخلیق اور ذمہ داری کی حدود سے دور کیا جا سکے، اور اس طرح اپنے بارے میں اس خیال کو بحال کیا جاسکے کہ ہم مشرق سے علیحدہ ایک مخصوص مغربی برادری ہیں۔ ”امن“ ایک واضح طور پر مستشرقانہ روایہ کا مظہر تھا، اور درحقیقت صیہونی یوٹوپیا کی تخلیقی تصور کیا جاتا تھا۔ یعنی ایک ایسے ہم قسم یہودی مکان کی تخلیق جس کی بنیاد عرب دنیا کی مخالفت میں ہو۔ یہی وہ طریقہ ہے جس کے ذریعہ ”امن“ کے نام پر احاطہ بندی کی حکمت عملی، زمینی سبکی اور آباد کاری، مسلسل طور پر جاری رہی ہے، اور ضمنی گز رہ گا ہوں کے ایک پورے نظام کے

ذریعے مقبوضہ علاقوں میں نسلی امتیاز کا باقاعدہ نظام (Apartheid) قائم کیا گیا ہے۔ ان اقدامات کا اسرائیلی سوچ پر کوئی اثر نہیں پڑا، بلکہ انہیں ”صادم کے اختتام“ کی جانب پوش قدمی سمجھا گیا۔

نظریاتی نظاموں کی اپنی ایک منطبق ہوتی ہے، اور وہ بلا خود اپنی تجسسیں پرستی ہوتے ہیں۔ چنانچہ سیکولر اور مذہبی شاخوں کی تفہیق اور ”سیکولر“ کا ”ام“ کے ساتھ اشتراک کا نتیجہ یہ ہوا کہ مذہبی لوگوں نے اپنے آپ کو نام نہاد ”تو قی گروہ“ کے ساتھ شناخت کرنا شروع کر دیا۔ جب امن کو روایت کی تردید کے ساتھ مشترک کیا جائے، اور جب مفاہمت کے اورش کی بجائے، اسے آپ، ہم قسم یہودی معاشرے کے ساتھ مسلک کیا جائے تو یہ کوئی حیرت کن بات نہیں کہ اس پر اعتراضات اٹھائے گئے ہیں۔

اس کا واضح اظہار اسلامو معاہدوں کے بعد کے ہونے والے اندر وطنی اسرائیلی بحث مباحثہ میں ہوا، اور 1996ء کے انتخابات کے دوران میریٹ (Meretz) کے پروپیگنڈا میں (میریٹ لبرل پارٹی ہے اور امن سے وابستہ ہے)۔

وزیر اعظم رابین کے قتل کے بعد غیر رسی رائے شماری کرنے والوں کی پیشیں گوئی تھی کہ شاید پارٹی کے اثر میں کمی آئے گی چونکہ کئی دوڑ لبرل پارٹی کی طرف منتقل ہو جائیں گے۔ چونکہ سیاسی سوالات پر لبرل اور میریٹ میں فرق بہم تھا چنانچہ میریٹ نے فیصلہ کیا کہ وہ اپنی مہم کی بنیاد مذہب کی مخالفت کو بنا کیں گے، اور انہوں نے مذہب کو جمہوریت کے لئے خطرہ کے طور پر پیش کیا۔ اس مہم سے، واقعی میریٹ کی مقبولیت میں اضافہ ہوا اور اس نے کنیسیت (Knesset) میں ٹوٹشتیں جیتیں۔ مگر ساتھ ساتھ یہ ہوا کہ مذہبی اور قدامت پسند لوگوں نے (جو کہ قیام امن کے عمل کے حاوی تھے اور جن میں سے کئی مشرقی یہودی تھے)، یقیناً ہو کو ووٹ دیا، چونکہ انہیں یہ خدشہ ہوا کہ ”ام“، ”ام“ کے اور ان کی روایتوں اور اعتقادات کے خلاف تھیا رہے۔

سیکولر مذہبی کی بحث کو فروغ دے کر میریٹ نے فلسطینی حقوق (جو ان کے لئے کوئی مسئلہ نہیں تھے) اور کئی یہودیوں کی شناخت دونوں کو نظر انداز کر دیا۔ (25)

اس عمل کا سب سے واضح اظہار 1999ء کے انتخابات اور لیہو دا باراؤ کی (عارضی) جیت کے دوران ہوا۔ ”قیام امن“ کے عمل کے کمپ“ کی جیت کا جشن منانے والے مجموعوں کا فخر تھا

”کچھ بھی ہوشاس نہ ہو۔“ (26) انہوں نے اسن یا منفاہمت کا مطالبہ نہیں کیا اور نہ ہی یہودی و عرب شراکت داری کا۔ چنانچہ شناس کے دوڑوں نے (جن میں سے پیش تر غیر مذہبی اور پچھلے طبقے کے لوگ تھے) ”امن“ کو فلسطینیوں سے علیحدگی کے طور پر دیکھا، اور ایک مذہب مخالف اور مزراچی مخالف روئیے کے غلبہ سے منسوب کیا۔ (27) نتیجہ یہ ہوا کہ امن کو مذہب مخالف اور مزراچی مخالف روئیے کے ساتھ جزو اجانے لگا اور بالآخر ”امن“ کو سرے سے مسترد کر دیا گیا، خاص طور پر ”امن مذاکروں“ کے انهدام اور پھر اکتوبر 2001ء سے فلسطینیوں کی بغاوت کے بعد۔

۔۔۔

اس تجزیے سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اصل مسئلہ ریاست اور مذہب کی علیحدگی کا نہیں (جیسا کہ ”سیکولر“ نمائندے اسے پیش کرتے ہیں)، بلکہ قومی و مذہبی شناختوں کی ریاست کی تعریف سے علیحدگی کا ہے۔ جب تک ریاست کی تعریف یہ ہو گی کہ یہ یہودی قوم کی ریاست ہے (مغض ”یہودی ریاست“ بھی نہیں)، اُس وقت تک ریاست اور مذہب کی تفریق ناممکن ہے، اور اس کی تعریف نوعیت مذہبی و نوآبادیاتی ہو گی۔

ان وجوہات کے باعث مجھے لگتا ہے کہ دنیاویانے کے عمل اور سلب نوآبادیت کے عمل (Decolonization) دونوں کے لئے ذوقی نظریے کی وضاحت بنیادی حیثیت رکھتی ہے، اور یہ دو یہودی و فلسطینی تصادم کے پچیدہ مسائل تک رسائی کا ذریعہ بھی ہے۔ میرے نزدیک ذوقی نظریت پرستانہ نظریہ کے لئے ضروری نہیں کہ اس کے تحت یہ ریاستی حل ہی تجویز کیا جائے، جیسا کہ اس نظریہ کے بارے میں یہودی و فلسطینی تصادم سے متعلق موجودہ سیاسی مذاکرے میں سمجھا جاتا ہے۔ یہ نظریہ ناگزیر طور پر ذوقی نظریے کے خلاف نہیں، بلکہ علیحدگی کے اصول کے خلاف ہے، جو کہ کلام و مذاکرے کی موجودہ حدود کو محفوظ رکھتا ہے۔ ذوقی نظریہ کا میر انظریہ (جو کہ یہودی نقطۂ نظر سے متعلق ہے) وہ نظریہ ہے جس کے تحت نجات کے تصور میں فلسطینیوں کو شامل کر کے یہودی اجتماعیت کی تعریف کا تعین ٹوٹج ہوتا ہے۔ ساتھ ساتھ اس نظریہ کے تحت یہودی اجتماع کے اورش اور تصورات کا معافیت تو ضروری ہو جاتا ہے۔

سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ ذوقی نظریت پرمنی ہے: یہ حقیقت نہ تو متناسب اور نہ ہی مساوی ہے، اور اس حقیقت میں فلسطینیوں پر مغض ان کے فلسطینی ہونے کے باعث بے شمار

مریقوں سے یہودیوں کی برتری جتائی جاتی ہے اور عمل میں لائی جاتی ہے۔ یہودیوں اور عربوں کی تو قومی تفریق اب بھی عدم مساوات کی جان ہے۔ یہودی اجتماعیت سے متعلق گفتگو کو یہودی و فلسطینی تصادم سے متعلق گفتگو سے علیحدہ کرنے کی کوشش بذاتِ خود اس حقیقت کو نظر انداز کرتی ہے، اور کلام و مذاکرے کی موجودہ سرحدوں کو مضبوط کرتی ہے۔ ذوقوم پرستی کا تصور، چاہے یہ کتنا تھا، مبہم معلوم ہو، یہودیوں کے اپنے آپ کو سمجھنے کے طریقے کو ایک نئی صفت دے سکتا ہے، ایک ایسی صفت جس میں فلسطینی اور ان کے حقوق ایک مشترک تصور میں شامل ہوں۔ یہ تصور اس امر کی طرف اشارہ دیتا ہے کہ فلسطینی تاریخ اور فلسطینیوں کی قومی شناخت صیہونی تاریخ سے متعلق کام و مذاکرے کا ناگزیر حصہ ہیں، اور ذمہ داری کے سوال کا بھی بنیادی جزو ہیں فلسطینی حقوق کی تعریف اور یہودی حقوق کی تعریف ایک ہی مسئلہ ہے۔ صیہونیت نے ذمہ داری کے سوال کے جو معنی پیدا کئے ہیں وہ یہ ہیں۔

اس تصور کا فائدہ یہ ہے کہ یہ دونوں قومی اشیاء میں فرق بھی کرتا ہے اور دونوں کو آپس میں مربوط بھی کرتا ہے۔ یہ اس امر کے لئے انتہائی اہمیت کا حامل ہے کہ سیکولر جمہوریت کے مجرد تصور کے تحت نسلی قومی شناختوں کے کردار اور قومی اجتماعی حقوق کو نظر انداز نہ کیا جائے۔ یہ تصور سرحدوں کو تسلیم بھی کرتا ہے اور ساتھ ساتھ بہم بھی۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ نجات کے تصور کو چھوڑ دیا جائے، بلکہ یہ ہے کہ اس تصور کو کشادہ کیا جائے، اس حد تک کشادہ کہ اس میں صیہونیت کے مظالم بھی شامل ہو جائیں۔ یہ یہودی ثقافت میں دھرتی سے متعلق نہ ہی اصطلاحات و تشبیہات کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کرتا، بلکہ سیاسی و دینیاتی دیو ماں کے اثرات کی ذمہ داری قبول کرتا ہے۔

یہ کوئی آسان کام نہیں۔ ”ذوقوم پرستی“ کی اصطلاح سے متعلق کئی گہرے مسائل ہیں، جنہیں زیر بحث لانا ضروری ہے، اور جن کی وضاحت میرا کسی اور موقع پر کرنے کا ارادہ ہے۔ مگر مجھے، لگتا ہے کہ خود اس بحث کی کلیدی حیثیت ہے، اور موجودہ بحران سے نمٹنے کے لئے یہ بحث شرط لازم ہے۔ اسے تقیدی مقصد کے لئے استعمال کرنا چاہئے، جس کا ہدف سیاسی کلام کی موجودہ حدود ہیں۔ ”سیکولر ازم“ اور ”امن“ کے تصور پر تقید کے لئے بھی یہ نقطۂ آغاز کی حیثیت رکھتا ہے، اور یہودیوں اور فلسطینیوں کے مابین حقیقی مفاہمت کے عمل کی جانب پیش رفت کے لئے بھی۔ یہودی نقطۂ نظر سے ذوقوم پرستی کا مطلب یہ ہے کہ سیکولر دیو ماں کے مظلوموں کی جانب ذمہ داری

قبول کی جائے، اور ساتھ ساتھ یہودی شناخت کی حدود کا از سر نو تین کیا جائے۔ دونوں انداز سے ڈوقوم پرستی کا شانہ موجودہ کلام میں پوشان استشراحت ہے۔

ایک اور سطح پر ڈوقوم پرستانہ نقطۂ نظر و مختلف ستوں کی راہ دکھاتا ہے۔ ایک تو مشترک یہودی و عرب علاقہ، جو کہ دنیا دیانے کے عمل کو سمجھنے کی شرط لازم ہے۔ بصورت دیگر یہ یہودی شناخت کی سرحدوں میں محدود رہتا ہے، اور ریاست کے نئی تصور کو تقویت پہنچاتا ہے۔

یہ بات دلچسپ ہے اگرچہ حیرت کن نہیں کہ جن لوگوں نے اُس سوچ کی ابتداء کی جسے صیہونی کلام کے دنیا دیانے کے عمل کی شروعات سمجھا جاسکتا ہے وہ مذہبی مفکر تھے، جن میں انیسویں صدی کے اوآخر میں مزرائی تحریک (یعنی مذہبی صیہونی تحریک) کے باñی بھی شامل تھے۔ انہیں صیہونیت کے دینیاتی پہلوؤں کا خوب شور تھا (اور صیہونی تحریک کے خلاف قدامت پسند پا اخیار یہودیوں کی مخالفت کا بھی)، اور انہوں نے صیہونیت کو اس کے سیاحائی اور شوں سے جدا کرنے کی کوشش کی اور یہ کوشش کی کہ اس کی تعریف محض یک اندماز سے کی جائے۔ مزرائیوں کے باñی، ربی رائنز (Rabbi Reines) کے زدیک صیہونیت ایک سیاسی تحریک تھی جس کا بنیادی مقصد یہودیوں کے لئے ایک پناہ گاہ حاصل کرنا تھا، اور یہ مقصد سیاحائی دیوالا سے واضح طور پر مختلف تھا۔ چنانچہ (اور تاریخی لحاظ سے یہ حیرت کن بات ہے) 1903ء میں مزرائی ریاست یو گنڈا میں قائم ہوتی۔ اس کا مطلب یہیں تھا کہ انہوں نے ایز اسرائیل (Eretz Israel) کے تصور کو مسترد کر دیا تھا۔ وہ پاک سرزمیں میں آباد کاری کو ترجیح دیتے رہے، جو کہ ایک مکمل طرزِ حیات کی بنیاد تھا اور جسے خود ایک مذہبی فرض سمجھا جاتا تھا۔ تاہم ان کا مقصد یہ تھا کہ سیاسی سرگرمیوں کو نجات کے تصور سے الگ سمجھا جائے۔ دوسرا طرف یک لار سو شلسٹ کارکنان نے ”یو گنڈا منصوبے“ کو یہ کہتے ہوئے مسترد کر دیا کہ ”صیہونیت کے بغیر صیہونیت نام کی کوئی چیز نہیں۔“ بعد میں مذہبی صیہونیت کی اس شاخ کی جگہ ربی گلک کے سیاحا پرست ڈوقوم پرست رویہ نے لے لی، جو کہ آگے چل کر مقبوضہ علاقوں میں آباد کاری کے منصوبے کے روحاںی رہنمابی نے۔ مگر اس بات پر زور دینا ضروری ہے کہ گلک کی سیاسی دینیات کسی سابقہ مذہبی نقطۂ نظر کی تقلید نہ تھی، بلکہ یک لار دیوالا کی روایتی مذہبی اصطلاحات میں تکمیلی نو تھی۔ (28)

بعد میں نجات کے صیہونی تصور پر تنقید کرنے والے سب سے اہم افراد نہ ہی مفکر تھے، جیسا کہ ادبی نقاد باروخ کورتز ول (Baruch Kurtzweil) اور فلسفی یہشا یاہو لا بیو و نز (Gershon Scholem)۔ کرثرواہل نے گرشم شلوم (Yeshayachu Leibo Vitz)

جیسے عالموں کی فکر کے مسماپرست پہلو اور دلوں پر اعتراضات اٹھائے۔ (29)  
لا بیو و نز نہ ہب اور ریاست کی علیحدگی کے سر کردہ جمیتوں میں سے تھے، اور اسرائیلی قبیٹے پر  
مسلسل تنقید کرتے رہے۔ (30)

تنقید پسند غیر صیہونی اور صیہونیت مخالف حلقوں نے نجات کے سیکولر و صیہونی تصور کو  
پدعت کہہ کر مسترد کر دیا۔ فلسطین میں خودا پے وجود کو انہوں نے ”ایم بیز اسرائیل میں جلاوطنی“  
 بتایا۔ اسرائیلی ریاست کے قیام کے بعد بھی انہوں نے ریاست سے متعلق ”غیر جانب دارانہ  
روایہ“ قائم رکھا اور سیکولر فکر میں ریاست کو جو مقدس درجہ حاصل تھا اسے مسترد کیا۔ (31)

میراد عویی نہیں کہ ان مفکروں یا گروہوں نے کوئی تسلی بخش تبادل تجویز پیش کی، یا موجودہ  
نظریہ کے مقابلہ میں کوئی جامع نقطہ نظر سامنے لائے جو اسے چلنچ کر سکے۔ ان روایوں کو بلا تریم  
نتو قبول کیا جاسکتا ہے اور نہ کرنا چاہئے۔ مگر یہ ”سیکولر ازم“ کی ٹھوس حقیقت کو افشا کرتے ہیں۔ یہ  
ہمیں یہودی اجتماعیت کی ایک مختلف و تبادل تعریف کی سمت دکھانکتے ہیں، جس میں تو می شناخت  
اور ریاست میں فرق کیا جائے۔ یہ میں ایک ایسی کلام و نظریہ کی سمت دکھانے کی صلاحیت  
رکھتے ہیں جس کی بنیاد ”وینادے ملکو تادین“ یا ”ملکت کا قانون ہی قانون ہے“ کے اصول میں  
ہو، لیکن سیاسی جلاوطنی کا اصول۔ ریاست اسرائیل میں اس اصول کو زیادہ تر خارج از بحث سمجھا جاتا  
ہے، چونکہ یہاں ”ملکو“ (یعنی ”ملکت“) کو یہودی سمجھا جاتا ہے۔ مگر اگر اس اصول کا اطلاق  
ریاست اسرائیل پر کیا جائے تو اس سے تو ہی وینیا تی پہلو کو ریاست کی تعریف سے الگ کرنے کی  
 ضرورت واضح ہو جاتی ہے، اور چنانچہ ریاست کو عامیانے کا عمل (Universalization) متع  
 ہوتا ہے۔ مزید کم از کم تھیوری کی حد تک ضروری نہیں کہ اس سے دھرتی اور فلسطینیوں کے حقوق نظر  
 انداز ہوں۔ بظاہر ان اقدار کی تسلیم اس روایہ کے تحت لازم تو نہیں، مگر اس طریقے سے ان اقدار  
 کی وضاحت کی جاسکتی ہے۔

مقصد یہیں کہ یہودی ثقافت میں دھرتی سے متعلق نہ ہی تشبیہات و اصطلاحات کی اہمیت

کو نظر انداز کیا جائے، مگر یہ کسی اسی دینیاتی دیومالا کے اثرات کی ذمہ داری قول کی جائے۔ یہ ناممکن ہے کہ فلسطین میں یہودی اجتماعیت کی تعریف کی جائے اور ساتھ ساتھ اس بات کو نظر انداز کر دیا جائے کہ یہودی فکر میں دھرتی کو مختلف طبائع پر کئی طریقوں سے سمجھا گیا ہے، زیر گفتگو لایا گیا، اور تخلیل میں جگہ دی گئی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ سیکولر صیہونیت میں جو میہما پرست عناصر ہیں، اور جنہیں یہ نظریہ مسلسل نیا جنم دیتا ہے، انہیں دبایا جائے۔ تاہم اس کی بنیاد دھرتی سے متعلق ایسے جغرافیائی سیاسی اور ثقافتی تصور سے ہونا چاہئے کہ جس میں اس کا نام ”فلسطین“ ہے۔ دنیا بیانے کے عمل کے یہ واحد ٹھوس معنی ہیں۔ بصورتِ دیگر اس کے جابر ان دیومالائی پہلو محفوظ رہیں گے۔

درحقیقت جن افراد نے پہلی بار ڈوقومی نظریہ پیش کیا ان میں سے زیادہ تر غیر سیکولر عالم تھے، گوکو وہ باقاعدہ طور پر تقلید پسند نہ تھے، اور ان میں سے کچھ دنیاوی معاملات میں مذہبی اہلکاروں کے اثر و رسوخ کے خلاف بھی تھے۔ اس قصور کو پہلی بار صیہونی مفکروں کے ایک چھوٹے سے گروہ نے پیش کیا، جنہوں نے 1926ء میں ”بُرْت شالوم“ (”عبد اہم“) نامی تنظیم قائم کی، جس نے ایک ڈوقومی ریاست کے شمن میں یہودیوں اور عربوں کے درمیان قومی اور شہری مساوات کا مطالبہ کیا۔ (32) اس گروہ کا عقیدہ تھا کہ صیہونی آبادیاں عرب آبادی کی قیادت کے اتفاق کے ساتھ قائم ہونا چاہئیں، اور انہیں نوآبادیاتی طاقت کا سہارا نہیں لیتا چاہئے۔ ان کا مدعاع تھا کہ یہودی آباد کاری کو تمام آبادی کا خیال رکھنا چاہئے اور اس کا مقصد دونوں قوموں کی فلاح و بہبود ہونا چاہئے۔

جن مفکر اس رجحان کے حامی تھے، ان میں سے زیادہ تر (مثلاً مارش نوئر، گرش شولم، ارنست سیمون، یہود الائیب میکنس اور شموئیل ہیوگ برگمان) دینیاتی سوالات میں مشغول تھے، اور چنانچہ انہیں غالب صیہونی روایہ کے مکمل اثرات و معنی کا خوب شعور تھا۔ (33) انہوں نے ”سلب جلاوطنی“ کی شدت پسند تشریح کو بھی مستر دیکیا، جس کا مقصد یہ تھا کہ نئی ثقافت جلاوطن یہودی ثقافت اور روایت کی مکمل نفسی پر قائم ہو۔ اس شعور اور مشغولیت کی وجہ سے انہوں نے قومی شاخت اور سیاسی نظام میں بھی فرق کیا، اور ایک مشترک ریاست کا مطالبہ کیا۔ ان کا عقیدہ تھا کہ صیہونی مقاصد کو حاصل کرنے کا یہ واحد حقیقت پسند اندراستہ ہے۔ ایک اور گروہ جرڈو قوم پر تی کا حمایتی تھا

سیفارذی برادری (34)، جن کاظمیہ روایت بطور طرز زندگی تک محدود تھا، یعنی ایک ایسا نظریہ جس میں مذہبی ایکول کی تفہیت کا کوئی وجود ہی نہ تھا۔

باوجودیکہ ان برادریوں نے بھی کوئی اطمینان بخش تبادل نظریہ پیش نہیں کیا پھر بھی ان کے خیالات اور نقطۂ نظر کی آج بھی اہمیت ہے۔ بلکہ موجودہ صورت حال میں، جبکہ سرزین پر یہودیوں کا غلبہ ہے اور قبضے کا عمل مسلسل جاری ہے، ان کے تصورات کی ایک نئی اہمیت بھی ہو جاتی ہے۔ انہوں نے ایک ایسی خودختار اجتماعیت کی خواہش کا اظہار کیا جس کا وجود مساوات اور شراکت داری پر منی ہو۔

اس کا مطلب یہ نہیں کہ ہم نجات کے تصور سے کمل طور پر دست بردار ہو جائیں۔ سوال یہ ہے کہ ہم اس اصطلاح کی کیا تشریع کریں، اسے کس طور پر سمجھیں اور اس کے سیاق و سبق میں کس کس کو شامل کریں (اور اس کی معنی میں کم از کم مساوی شہریت، مساوی اجتماعی اور شہری حقوق تو شامل ہونے ہی چاہئیں؟) ایک ایسی حقیقت کو تو نجات کے تصور سے منسوب کرنا ناممکن ہے جس میں پناہ گزینوں کے کمپ، مال و املاک کی ضبطی، اور حقوق سے محروم شامل ہوں..... اور ساتھ ساتھ یہودی ”ڈولپمنٹ ناؤن“ اور ہر اس چیز کا ثقافتی امتاع شامل ہو جسے ”مشرقی“ بتایا جائے۔ سیکولر اسلام کے ایک ایسے تصور کے ساتھ چکے رہنا بھی ناممکن ہے کہ جس کی بنیاد کمل طور پر مستشرقانہ روایوں میں ہو۔ موجودہ نظریاتی نمونے کے عکس ذوقوم پرستی کاظمیہ ایک ایسا ماحدو پیدا کر سکتا ہے کہ جس میں نجات کے تصور میں پناہ گزینوں کے کمپوں کی آبادی شامل ہو۔ ذوقوم پرستی کا ایسا نظریہ ذمہ داری کے احساس کے ساتھ منسوب ہو گا۔ جس کی بنیاد اس تاریخی حقیقت میں کراس انسٹیل کا قیام اور فلسطینیوں کا سانحہ و مختلف واقعات نہیں، بلکہ ایک ہی چیز ہیں۔

کلام دعا کرنے کا ایسا ماحدو پیدا کرنے کے لئے، روایت کا تصور بھی کارآمد معلوم ہوتا ہے۔ صیہونی سلپ جلاوطنی کا تصور واضح طور پر روایت کی طبقی سے منسوب تھا۔ نتیجتاً اس نظریہ میں قومی و مذہبی شاخت اور ریاست کے بیچ کوئی علاقہ نہ چھوڑا گیا۔ ریاست کا دعویٰ یہ تھا کہ وہ روایت کی تجھیں بھی ہے اور اس کا واحد نہائندہ بھی۔

اس ضمن میں روایت کا تصور ایک نئے معنی لے لیتا ہے۔ یہ ان تمام روایات کی علامت بن جاتا ہے جنہیں دبادیا گیا۔ اور ایک ایسی اصطلاح جسے اُس جگہ کے خلاف استعمال کیا جا سکتا ہے

جس کی بنیاد پر موجودہ سیکولر شور قائم ہے۔ استئن اقتت کی تحریک اور دونوں ریاستوں کی متبادل تعریف کو تقویت پہنچانے کے لئے (اور ان دونوں مقاصد کا ایک دوسرے سے گھر اعلق ہے) بھی اس تصور کی کلیدی حیثیت ہے۔ روایت کا تصور سنداور اختیار کا ایسا ذریعہ بن سکتا ہے جو کہ ریاست سے مختلف ہو، اور چنانچہ ریاست اور قومی و نہ بھی شناخت کے بیچ علاقہ منصوب کر سکتا ہے۔

روایت کے تصور کو حال میں ملکہ بیوہ زاگلو (Meir Buzaglo) نے بحث لائے ہیں، جنہوں نے یہ تجویز کیا کہ مزراعی "روایتی" یہودی "سیکولر" اور "نہ بھی" کی یورپی والہ نگمہنٹ کی پیدا کردہ تفریق وزمرہ بندی کے مقابلہ میں مقابل نہونہ بن سکتے ہیں۔ (35) ظاہر از مزراعیوں کا تجھ بہ اس قسم کی تفریق پر بھی نہیں تھا۔ (36) اس تفریق وزمرہ بندی کے خلاف (اور اسرائیل میں مزراعی یہودیوں پر ثقافتی دباؤ کی پالیسی پر تقدیم کرتے ہوئے) بیوہ زاگلو نے "روایتی یہودی" کا تصور یا نہونہ پیش کیا، یعنی وہ جو نہ ہب کے اختیارات کو تسلیم تو کرتے ہیں، مگر اس کے باوجود روزمرہ کی زندگی میں کئی نہ بھی احکامات کی پیروی نہیں کرتے۔ (37)

مزراعی نہونہ تحریر بات کا ایک پورا سلسلہ اجاگر کرتا ہے:

با قاعدہ دین داری سے لے کر ان لوگوں تک جو اصولاً تو روایت کی اہمیت تسلیم کرتے ہیں، مگر جو روایت کے چند پہلوؤں کی پیروی کرنے اور ساتھ ساتھ ایک "سیکولر" طرز زندگی گزارنے میں کوئی تضاد محسوس نہیں کرتے۔ اس نظریہ کے تحت غیر نہ بھی طرز زندگی کا بدف روایت کے اختیارات نہیں، بلکہ وہ اس سے منسوب ہی رہتا ہے۔ درحقیقت یہ رویہ زیادہ تر اسرائیلیوں میں پایا جاتا ہے۔ (38) اس ضمن میں اس تصور کا اطلاق مغرب/شرق اور سیکولر/نہ بھی کی تفریق وزمرہ بندی کو ایک ساتھ چلنچ کرتا ہے۔ اس طریقے سے یہودی شناخت و معاشرہ کے مسئلے اور ریاست کے مسئلے میں فرق کو ناممکن ہو جاتا ہے۔

میں نے اس رویہ کا (جو کہ کہیں زیادہ وسیع تحریر یہ کا حقدار ہے) ذکر اس لئے کیا ہے کہ اس سے "روایت" کے تصور میں دنیا بیانے کے عمل کے ارتقا کو تقویت پہنچانے کے جو موقع پوشان ہیں ان کا اندازہ ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ "روایت" کافی پیچیدہ اصطلاح ہے، جس سے کئی معنی منسوب کئے جاسکتے ہیں، اور فی الحال یہ جراور قبضے کا جواز بھی ہے۔ مگر جس انداز سے بیوہ زاگلو نے اس کا اطلاق کیا ہے اس میں ریاست سے ایک مختلف منع اختیار پیدا کرنے کے موقع موجود ہیں،

جو کہ تویی نوآبادیاتی دینیات کو جتنی کر سکتا ہے۔ اس طریقے سے یہ ریاست اور نسلی اجتماعیت، شہریت اور ثقافتی شناخت کے بیچ ایک ممکن علاقہ پیدا کرتا ہے۔ ”روایت“ میں تباہی کی جزیں پوشان ہیں۔ تاہم یہ جلاوطنی کے اُس تصور کو بھی حفاظ رکھتا ہے، جس کی بنیاد پر یہ قائم ہوا۔ اور چنانچہ یہ دھرتی کے ثقافتی و جغرافیائی تصور اور اس کی دیوبالائی تشبیہات میں فرق کرنا ممکن نہ ہے۔ روایت کا ذکر خلائق طور پر ہمیشہ خود اس تصور کے باہر سے کیا جاتا ہے، لہنی ایک غیر روایتی نقطہ نظر سے، اور چنانچہ یہ جدیدیت میں روایت کے استرداد کے ساتھ منسوب ہے۔ چنانچہ ”روایت“ کے ذکر میں بذاتِ خود روایت کی تغزیب بھی پوشان ہے، مگر ساتھ ساتھ اس کے اجزاء کی جانب ذمداداری کا تصور بھی ہے۔ روایت کے ذکر میں ”غیر روایت“ کا علاقہ مفروضی ہے، اور چنانچہ یہ ایک مستقل کشیدگی اور مسلسل شعور کو جنم دیتا ہے۔ ہم حقیقت کی تفکیل میں روایت کے کردار سے انکار نہیں کر سکتے اور نہ ہی ہمیں ایسا کرنا چاہئے۔ نہ ہی ہمیں یہ گیر شہریت (Universal Citizenship) کے ایسے جگہ تصورات کا رخ کرنا چاہئے جو کہ تویی و نہ بھی رویوں کی اہمیت سے انکار کرتے ہیں۔ ایسے تصور کا انتخاب فراریت پسندی پر منی ہے، اور یہ موجودہ تعریفوں کو (دانستہ یا نادانستہ طور پر) تقویت پہنچاتا ہے اور انہیں تنقید سے حفاظ رکھتا ہے۔

یقیناً ”ڈو قوم پرستی“ اور ”روایت“ کے تصورات مزید وضاحت کے حامل ہیں، مگر یہاں میرا مقصد کوئی جامہ ”تبادل تصوری“ پیش کرنا نہیں تھا۔ میرا مقصد ”سیکولر“ کے ٹھوس معنی اور سیکولر نہ بھی بحث کی تفکیل افشا کرنا تھا۔ تاہم میرا عقیدہ ہے کہ صیہونی نظریہ و کلام میں یہودی اجتماعیت کے تعین تو اور سیکولر ازم اور نوآبادیت کے درمیان رشتہ کی وضاحت کرنے کی کسی بھی کوشش کے لئے ان تصورات پر تذکرہ کلیدی حیثیت رکھتا ہے۔ اسرائیلی اکادمی اور اسرائیلی کلام میں موجودہ ”تقریم کار“ (یعنی یہودی و فلسطینی صادم پر بحث اور اسرائیلی و یہودی شناخت کے متعلق پہلوؤں پر بحث کے درمیان تفریق) ان مسائل کے تنقیدی جائزہ میں رکاوٹ ذاتی ہے، اور اسرائیلی شعور کی حدود کو تقویت پہنچاتی ہے۔ ان مسائل پر اگر دو طرفہ بحث ہو تو شاید دنیا دیانتے کے حقیقی عمل اور سلپ نوآبادیت کا راستہ کھلے۔ ان مسائل کو الگ کرنا ناممکن ہے۔

## حوالہ جات

- 1 اس موضوع پر کئی مقاولے لکھے گئے ہیں۔ مثلاً دیکھئے، چارلز لیمان (مرتب)، ”ندبی اور سیکولر: تصادم اور مصالحت (برٹلمن، 1990)“، آیش رکوہن اور برناڑ سوسر ”اسرائیل اور یہودی شاخت کی سیاست: سکلر۔ ندبی بحث کا تحلیل (پالیسیور اور لندن 2000)، چارلز لیمان اور ایلی ایزراون تجھی، ”اسرائیل میں ندہب اور سیاست (بلومنگٹن، 1984)“۔
- 2 مترجم: ”آشکنازی“ قدیم عبرانی میں ”جرمن“ کو کہا جاتا ہے۔ ”وی نیو شارٹ آسکفورڈ ایکش ڈشنری (آسکفورڈ، 1993)“ کے مطابق ”آشکنازی“ ان یہودیوں کو کہا جاتا ہے کہ جن کی نژاد کا تعلق مرکزی، شمالی یا مشرقی یورپ سے ہو۔ یہی ڈشنری بتاتی ہے کہ اس کے مقابلے میں ہسپانوی اور پرتغالی نژاد یہودیوں کو ”سیفاری“ کہا جاتا ہے۔ اور یہ کہ بعد میں ”سیفاری“ کے زمرة میں مشرقی وسطی سے تعلق رکھنے والے یہودیوں کو بھی شامل کر لیا گیا۔ یہ تو ہوئے لغوی معنی۔ البتہ عام طور پر ”آشکنازی“ بلا خصیص مغرب نژاد یہودیوں کے لئے استعمال ہوتا ہے، جنہوں نے قلنطین نقل مکانی کر لی ہو۔ اسی طرح گوک عبرانی میں ”سیفاری“ کے معنی ”ہسپانیہ میں رہنے والا“ ہیں، مگر عام طور پر اسرائیل میں یہ عرب ممالک سے آنے والے یہودیوں کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔ آخر میں عبرانی میں ”مزراہی“ کہتے ہیں ”مشرقی“ کو۔ 1970ء کی دہائی سے اسرائیل کی آدمی سے زیادہ آبادی مزراہی ہے۔ یہ لفظ صیہونیت کی تاریخ میں اس نظریے کی ندبی شاخ سے منسوب ہے۔
- 3 اسرائیلی ثقافت میں جو استئنراقتی جاگزیں ہے اس کے لئے دیکھئے: ایلاشوہاث اسرائیل میں سیفارویم: صیہونیت اس کے یہودی مظلوموں کے نقطہ نظر سے، سو شل نیکست 19/20 (1988)، ص 35-1، ایلاشوہاث، ”اسرائیلی سینما: مشرق/مغرب اور نمائندگی کی سیاست (آسٹن، 1989)“، گیبریل پٹر برگر: ”داخلی استئنراقتی: صیہونی اسرائیل

تاریخ نویسی میں ”شرقی“ یہودیوں کی نمائندگی، برٹش جرتل آف ٹول ایشن اسٹڈیز 23/2 (1996)، 125-145۔ سیکولر ازم کے مستشرقانہ پہلوؤں پر یہ بھی ملاحظہ ہو: جانچن بیوارن، ”جنت کی آندھی (مڈیا پوس، 1992)“، ڈیبل بیوارن، ”غیر جوانمردانہ روایہ (برکلے، 1997)“، ص 312-271، گیل آئند جار، یہودی علم باطن، ممکن البدل و ناممکن البدل: کبلا کے مطالعہ کی تشریق اور عیسائی ہسپانیہ کا زوباز، جنوب ایش سوشل اسٹڈیز-3 (1996)، ص 89-187۔

4- ایک مختلف نقطہ نظر کے لئے دیکھئے: آدی آیز راؤ نسکی، اسرائیل میں مذہبی اور سیکولر یہودی: ایک ثقافتی جگ؟، جو مقالہ اس کتاب میں شامل ہے: ماںکل براؤن اور برثارڈ لاکٹمن (مرتب)، ”یہودی مستقبل کی تکمیل (واقت کر پک، کالیفورنیا، 1999)“، ص 80-100، بارڈ خ گر لینگ، اسرائیل میں حاویت اور مخفی ثقافتی تصادم (Kultus کے درمیان، ازریل ایفیز 4/3-4 (1998)، ص 49-72۔

5- مترجم: یہودی مذہب و فکر میں ”جلاد طنی“ کے تصور کی خاص اہمیت رہی ہے۔ اس کا تعلق یوغلام سے یہودیوں کے اخراج سے ہے، جو کہ ایامِ قدیم میں دوبار واقع ہوا۔ ایک بار 586 میں عیسوی میں جب بابلیوں نے ”معبد اول“ کو تباہ کیا۔ اور دوسری بار 70ء میں جب ”معبد دوم“ کورو میوں نے منہدم کیا۔ یہودی دینیات میں سلب جlad طنی کا تصور اس معبد اور ریاست کی تعمیر تو اور سیحا کی آمد کے ساتھ منسوب ہے۔

6- میں نے اس مسئلے کی وضاحت اس مقالہ میں کی ہے: ”جلاد طنی در حاکیت، تھیوری اینڈ کریٹریزم 4 (1993)، ص 55-23، اور 5 (1994)، ص 113-132 (عبرانی زبان میں)۔

7- مزید دیکھئے: بارڈ خ گر لینگ، اسرائیل میں مذہب، قوم پرستی اور جمہوریت، برمانیم 50/1 (1994) (عبرانی)، چارلز لیمان، ”یہودی مذہب اور معاصر اسرائیلی قوم پرستی“، جو کاس کتاب میں شامل ہے: امیو ایل سوان اور منا خم فریڈمن (مرتب)، ”شرق و سلطی میں مذہبی شدت پسندی اور ریاست“، ”آپنی، نیویارک، 1990)، ص 94-77۔

8- ریاست اسرائیل کی نسل پرستانہ نوعیت پر ملاحظہ ہوا ورنہ پھر خال کا تجزیہ، ”دنیٰ حکومت:

اسرائیل/فلسطین کو یہودیانے کی سیاست، کونسلیشنز 6/3 (1999)، ایضاً، اسرائیلی معاشرہ اور یہودی۔ فلسطینی مصالحت: نسلی حکومت اور اس کے علاقائی تضادات، مذہل ایٹ جرٹ 51 (1998)، ص 505-519۔ اپنی اہمیت کے باوجود یہ نقطہ نظر "سلیت" کے نہوں پہلوؤں کی وضاحت میں ناکام ہے، اور "نسلی دیکولر" کے دینیاتی پہلو بھی اجاگر نہیں کرتا۔

9۔ سو شلسٹ لفاغی کے قوم پرستانہ پہلو، اور قومی دیو مالا میں ان کی شمولیت کے موضوع پر ملاحظہ ہو: زے ایو ہلیزن ہیل، "اسرائیل کی بنیادی دیو مالائیں: قوم پرست، سو شلزم اور یہودی ریاست کی تشکیل، (نیو یون، 1998)"۔

10۔ مترجم: "حلقه عامہ" حالیہ معاشرتی تھیوری سے متعلق اصطلاح "پلک اسٹیر" کا ترجمہ ہے۔ مراد وہ تمام جگہیں اور موقع ہیں جہاں عوام اپنے عمومی مسائل پر سرکار کی گرفت سے باہر بحث مبادھ کرتے ہیں۔ چنانچہ اخبارات، جریدے، اجتماع وغیرہ اس میں شامل ہیں۔

11۔ مترجم: "حلاخ" یہودیوں کے روایتی قوانین کے مجموعے کا نام ہے جو ان کی کتاب مقدس پر متزاد ہیں، ان کی تشریع و تعبیر کرتے ہیں اور بیانیہ (یعنی "حدادہ") کے بر عکس تائنوں کے آئینی پہلوؤں پر مشتمل ہیں۔ مترجم نے یہ تعریف جیل جاتی کی مرتبہ "قوی انگریزی اردو لغت (اسلام آباد، 2002)" سے اخذ کی ہے۔ تقدیق کے لئے ملاحظہ ہو: جیکب نوپزر، "یہودیت: ایک تعرف (لندن، 2002)"، ص 284۔ اس لحاظ سے ملاحظہ ہو کہ یہودیوں کی شریعت کہا جاسکتا ہے۔

12۔ "دیکولر" اور "زمبی" صیہونیوں کے مابین بحث کے ابتدائی مرحلوں سے متعلق دیکھئے: یوسین سالمون، روایت اور قوم پرستی، جو اس کتاب میں شامل ہے: یہودا ریکنہار نزار اور ایشا شیرا (مرتب)، "صیہونیت پر کلیدی مقاالمے (نیو یارک اور لندن، 1996)"، ص 116-194، ایضاً اور یہود دلوڑ، روادری کی حدود: جہات۔ صیہون دور (1882-1895)، میں مقلدوں اور غیر مقلدوں کے درمیان تعاون کا چیلنج، جو کہ اس کتاب میں شامل ہے: شموئیل آئنٹوگ، یہودا ریکنہار نزار اور ایشا شیرا (مرتب) "صیہونیت اور نہ ہب (باشن)، 1998)"، ص 44-54، ازر میل کولات، قومی گھر کے عہد کے دوران نہ ہب، معاشرہ اور

ریاست، در اینما، مس 273-302۔

- 13- مترجم: یہاں "قومیانا" (Nationalization) کا ترجمہ ہے، اور اس سے مراد ہے کہ کسی تصور کا قومیت کے جدید تصور سے منسوب اصطلاحات میں اظہار کیا جائے۔ ظاہر ہے کہ اجتماعیت کو سمجھنے کے قومیت کے علاوہ اور بھی طریقے رہے ہیں۔
- 14- اس عمل کے مختلف پہلوؤں کی کئی عالموں نے وضاحت کی ہے۔ دیکھئے: اینٹا شپر اے، لیبر تحریک میں بنیادی مذہبی تصورات، در یہودوگ، رائیکھارنر اور شپر اے، "صیہونیت اور مذہب"، مس 272-251، ایلی ایز رڈون سیجی، سو شلسٹ صیہونیت میں روایتی یہودیت کے عناصر اور اس کے تصورات کا دنیاویانا، سلب اور شمولیت، گو نیم 7 (1980)، مس 46-29 (عبرانی)، شمویل الموگ، آلیہ، (یعنی سرز مین اسرائیل میں یہودیوں کی نقل مکانی، جسے مختلف تاریخی مرطبوں میں تقسیم کیا جاتا ہے) دوم میں مذہبی اقدار، در یہودوگ، رائیکھارنر اور شپر اے (مرتب)، "صیہونیت اور مذہب"، مس 300-285، جو چن فرنکل، 1911ء کی "پسکور" کتاب: آلیہ دوم میں قوی دیو ماں والوں پر ایک نوٹ، در یورپ اور امریکہ میں مذہب، قوم پرستی اور نظریہ: چیخوٹوا آری ایلی کے اعزاز میں پیش کئے جانے والے مفہامیں (پروٹلم، 1986)، مس 384-355۔
- 15- مترجم: ربی ایرا سمیک پوواک ماکوہن سگ (1865-1935) فلسطین کے پہلے آئکنازی ربانی اعلیٰ تھے۔ انہوں نے مذہبی صیہونی نظریہ کے ارتقا میں کلیدی کردار ادا کیا۔ ملاحظہ ہو آؤی ایز راؤٹسکی کی اہم کتاب، "مسیحی پرستی، صیہونیت اور یہودی مذہبی شدت پسندی (شکا گو، 1996)"۔ تریز کریکو نزکن کی دلیل سے متعلق یہ بات قابل غور ہے کہ ربی سگ کا مغربی فلسفہ کا گہر امطالعہ تھا۔ صیہونیت کا جزو نظریہ انہوں نے تشكیل دیا اس میں خاص طور پر جرم فلسفی جی ڈبل یو ایف بیگل کے جدید فلسفہ تاریخ کا کلیدی کردار تھا۔
- 16- مترجم: نوآبادیت میں تبلیغ کی انتہائی اہمیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا، گو کہ سیکولر افراد اس کا ذکر شاہزاد نادر ہی کرتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ مذہبی حلقوں کو اسی پہلو کا ہمیشہ سے ہی خوب شعرو و احساں رہا ہے۔ نوآبادیتی عمل میں تبلیغ کے غرض پر اب کافی لکھا جا چکا ہے، اور تحقیق میں یہ رجحان بڑھ رہا ہے۔ مثلاً ملاحظہ ہو: پیغمبر و مسن ڈر ویٹر کی مرتبہ کتاب، "جدیدیت کی تکلید

(The Convention to Modernities) عیسائیت کا عالمی پھیلاؤ (Globalization of Christianity)

(نیویارک اور لندن، 1996ء)۔

17- مترجم: ”ترقی“ کے جدید تصور، اور ساتھ ساتھ اس کے دیوبالائی اور مسیحی پرستانہ پہلوؤں کے موضوع پر دیکھئے ہے جیل بیری، ”ترقی کا تصور (نیویارک، 1932ء)“، اور کارل لووت ”تاریخ میں معنویت (شکاگو، 1949ء)۔

18- لیکنون ریز۔ کریکٹ نوکن، تاریخ نجات کی جانب صیہونیت کی واپسی: یادوں کوں سی ”تاریخ“ ہے جس کا ذکر ”تاریخ“ کی جانب صیہونی واپسی“ کی اصطلاح میں لفظ ”واپسی“ کے استعمال سے کیا جاتا ہے، دراں این آئیں ہنات اور ایم لائس اک (مرتب)، ”صیہونیت اور تاریخ“ کی جانب واپسی: ایک تجزیہ وہ (یرشلم، 1998ء)، ص 279-249 (عبرانی)۔

19- مترجم: یہاں مصنف کی مراد رواتی نقطہ نظر سے ہے، جس کے تحت یہودیوں کی نجات کے لئے مسیحی کی آمد شرط لازم ہے، اور اس آمد تک ان کے لئے جلاوطنی ناگزیر ہے۔ آج ہمی تھیڈ پسند یہودیوں کے ایسے فرقے موجود ہیں جو مسیحی کی غیر موجودگی کی باعث ریاست اسرائیل کے قیام کو ناجائز جانتے ہیں۔ مثلاً دیکھئے: راؤں کی، ”مسیحی پرستی، صیہونیت اور یہودی مذہبی شدت پسندی“۔

20- مترجم: ”علاقیانے“ سے مراد اُس عمل سے ہے جس کے تحت اجتماعیت کے کسی تصور سے محدود علاقائی تصور تخلط کیا جائے۔ چونکہ جدید دور قوی علاقائی ریاستوں کے مخصوص سیاسی نظام کے غلبہ کا دور ہے، چنانچہ ”علاقیانے“ کا عمل اجتماعیت کے جدید تصور کا لازمی جزو ہے۔ قوم پرستی سے مطابق معاصر تحقیقیں میں اس کا ذکر اکثر کیا جاتا ہے، اور اس کے لئے ”Territorialization“ کی اصطلاح استعمال کی جاتی ہے۔

21- مترجم: موجودہ عالمی سیاست میں امریکہ کے بنیاد پرست عیسائی حلقوں اور اسرائیلی صیہونیوں کے گھٹ جوڑ کے پیچے ایک عنصر یہ بھی کار فرمائے۔ امریکی صدر جارج ڈبلیوی بش سے والسطہ بنیاد پرست عیسائی حلقتے اسی دینیاتی تصور کے معتقد ہیں اور حضرت عیسیٰ کے نزولی ہانی کی ایک شرط یہودشلم پر یہودیوں کی حاکیت کو مانتے ہیں۔ چنانچہ ان حلقوں کے

ایک سر کردہ پادری، جیری فالویل نے اسرائیلی۔ فلسطینی تصادم سے متعلق بی بی کی ایک حالیہ ڈاکو منزی، ”ڈیٹھرس لیئے زوفس“، میں کہا کہ امریکہ کی ”بانگل بیٹ“ (یعنی ریاست ہائے امریکہ کا مرکزی اور جنوبی علاقہ جہاں عیسائی بنیاد پرست کثرت سے موجود ہیں) اسرائیل کی ”سیفی بیٹ“ ہے۔

22- ان میں سے کئی تشبیہات انسویں صدی کے زامروں اور مشنریوں کی تشبیہات سے ماخوذ

ہیں۔

23- صیہونی تاریخ نویسی میں دھرتی کی تاریخ کو دبائے کے عمل کے موضوع پر دیکھئے: جیکب پارنائی، ”تاریخ نویسی اور قومیت: ایریز اسرائیل اور اس کی یہودی برادری سے متعلق تحقیق“ کے رجحانات، 1881-1834 (ریڈلم، 1995)، (عبرانی)۔ پارنائی نے ملک کی تاریخ کو نظر اور ادا کرنے، اور ساتھ ساتھ ملک میں یہودیوں کے وجود کے فرضی تسلیل کو صیہونی تاریخ نویسی کا مرکز بنا نے کے رجحانات پر زور دیا ہے۔

24- فلسطینی وجود سے متعلق، اور خاص طور پر 1948ء میں ان کی جری نقل مکانی سے متعلق حقائق کو اسرائیلی تحریروں میں دبائے کے عمل کے موضوع پر پڑھو اک لاؤ رکا تجزیہ ملاحظہ ہو: ”مقامیوں سے خالی حکایتیں (تل آبیب، 1996)“ (عبرانی)۔

25- ان انتخابات میں ”نمہبی“ اور دائیں بازو کے رویوں کے تعلقات کے بارے میں دیکھئے: ”نمہب، نسلیت اور انتخابی اصلاح: نمہبی جماعتیں اور 1996ء کے انتخابات، ازریل انیز 4/1 (1997-8)، 73-102۔ قیام امن کے عمل سے متعلق نمہبی رویوں کے موضوع پر ملاحظہ ہو: چارلز لیمان، ”جمهوریت سے متعلق اسرائیلی نمہبی قیادت کے روئیئے، در ایڈی کاؤنٹن، ہکری بی آئیڈ اور روپرٹ ایل روچھائیں (مرتب)، ”جمهوریت، امن اور اسرائیل۔ فلسطینی تصادم (بولڈر، 1993)“، ص 161-135۔

26- مترجم: ”شاس“ کے معنی کے لئے دیکھئے حاشیہ نمبر 27۔

27- شاس پارٹی کے لیڈر، آریئے ڈیری پر، جو کہ خود قیام امن کے عمل کے حاوی ہیں، مقدمہ پلنے کے بعد، شاس کی طاقت میں اضافہ ہوا۔ شاس کے زیادہ تر وڑوؤں کے نزدیک شاس مزراچی شعور کی نمائندہ پارٹی تھی، اور ڈیری کو آنکھنازی اشرافیہ کے ہاتھوں ظلم کے نشانہ کے

طور پر دیکھا گیا۔ مترجم: الان پائیے کی تازہ طبع شدہ کتاب، ”جدید فلسطین کی تاریخ: ایک دھرتی، دو عوام (کیبرج، 2004)“، کے حاشیہ میں شاس سے متعلق یہ اطلاعات درج ہیں: ”(عبرانی میں ’محاذیق تورات‘ کی تخفیف ہے) آگوادات اسرائیل ناہی سب سے بڑی انتہائی تقلید پسند پارٹی سے الگ ہونے والے انتہائی تقلید پسند مزراعی یہودیوں نے اسے قائم کیا۔ اس وقت سے اس کے قائدربی اداڈی یوسف سیف ہیں۔ اس نے اسرائیل میں مذہبی حکومت کے قیام، اور مزراعی یہودیوں کے لئے مساوی حقوق، دونوں کا مطالبہ کیا۔ 1988ء اور 2000ء کے درمیان ہونے والے تمام انتخابات میں اس کی کارکردگی اعلیٰ رہی۔“

28- ربی رائنسز اور ربی ایک کے مختلف روایوں کے بارے میں ملاحظہ ہو: ماہیل این نہورائے، وہ ربی رائنسز اور ربی ایک: صیہونیت کے درویش، در ایضاً، ”ربی ایک کا عالم فکر (نیویارک، 1991)، ص 255-267، راؤٹسکی، ”مسیحی پرستی، صیہونیت اور یہودی مذہبی شدت پسندی۔“

29- کرنو والل پر دیکھئے، اشمنی ایل نیشنل، ”تعمید برائے پیشہ: بارو خ کرنو والل کی مثال، پروف ٹکٹس 5/3 (1985)، ص 281-287، ڈیوڈ این ہاہر ز، ”شولم کرنو والل بحث اور جدید یہودی تاریخ نویسی، ماڈرن ہڈ آزم 6 (1986)، ص 286-261۔“

30- پیشاواہ لائیب و نر، ”یہودیت، انسانی اقدار، اور یہودی ریاست (کیبرج، ماساچویسٹس، 1992)“۔

31- آؤی راؤٹسکی، پاک سرزی میں جلاوطنی: حاریدی یہودیوں کا الیہ، در پیئر میڈنگ (مرتب)، ”اسرائیل: ریاست اور معاشرہ 1948-1988 (آکسفورڈ اور نیویارک 1989)، ”مناخم فریڈمان، ”معاشرہ اور مذہب: ایمیٹ اسرائیل میں غیر صیہونی تقلید پسند (یروٹلم، 1978)“، (عبرانی)۔ ریاست سے متعلق مختلف رویے و سعی ترجیح یہ کے حقدار ہیں۔ میرا اس مسئلے پر جلد وضاحت کرنے کا ارادہ ہے۔

32- سوزن ہٹس، ”مینڈ ایٹ (Mandate) کے دور میں فلسطین میں ڈوقومی دستور (تل آبیب، 1970)“، (عبرانی)، شائعہ ریٹریبلی، ”برت شالوم“، سماج میں مرکزی یورپ کی

شخصیتیں، (پی اسچ ڈی ڈریشن، تل آبیب یونیورسٹی، 1995)، (عبرانی)، آماروں کیدار، ”برہت شالوم“ کے تصورات، درآ ماروں کیدار اور مین زالوں ہمہ ہو ٹھوا (مرتب)، ”صیہونی نظریہ اور حکمت عملی (یرا ٹلم، 1978)“ (عبرانی)، ایلکاتا مارگلت، ”ڈوقم پرستی: صیہونیت کی ایک تشریع، 1941-1947، اسٹڈیز ان زایونوم 4 (1981)، مص 275-312، مارگلت لاوگی، جرم صیہونی اور برہت شالوم کا جنم، درایخہار ٹھا اور شپر، (مرتب) ”صیہونیت پر کلیدی مقالات“، مارگلت، ”اخ د کا قیام اور ”برہت شالوم“ کی تنظیم نو پر پتو کار و عمل، زایونزم 20 (1996)، مص 151-73 (عبرانی)۔ مترجم: ”پتو“ کے عبرانی میں ”آبادی“ اور ”برادری“ دونوں مطالب ہیں۔ عام طور پر یہ فقط مینڈیٹ کے دور میں یہودی برادری کے اجتماعی نام کے طور پر استعمال ہوتا ہے۔

33- مارش نو، ”دو اقدام کی دھرتی“، جسے پول مینڈلیس - فلورنے خاشے کے ساتھ مرتب کیا ہے (نیویارک، 1983)، گوش شلوم، ”اوڈ واور (یہودی ورشا اور نشۃ ثانیہ کی توضیحات اور حقیقی“، برہبادے و رام شپر ا (تل آبیب، 1989) (عبرانی)۔

34- مترجم: دیکھئے خاشے نمبر دو۔

35- ”استلامگفت“ کی تعریف جیل جالی کی مرتبہ ”قوی انگریزی اردو لغت“ میں یوں درج ہے: ”(یورپ میں) ستر ہو ہیں اور اٹھاڑ ہو ہیں صدی کی فلسفیانہ اور شاقی تحریک جس میں مسلم عقائد پر گرفت کی گئی، عقل کے آزادانہ استعمال پر زور دیا گیا، سائنسی تجربیت کو فروغ دیا گیا اور جس میں انسانی وقار اور فلاج و بہبود کو سب سے زیادہ اہم قرار دیا گیا۔“ گوکہ استلامگفت کی اس تعریف سے انکار نہیں، تاہم یہاں یہ یاد رکھنا چاہئے کہ این لامگفت کا دور نسلی و نمذہبی امتیاز کا دور بھی تھا، جس میں بطاہر تو نہ بہبود کی مخالفت کی گئی، مگر حقیقتاً یہ تعمید عموماً کیتوںکل کیسا کے اختیارات تک محدود تھی، اور خود عیسائیت اس کی گرفت سے باہر ہی رہی۔ یہ عمل ظاہر ہے کہ نوآبادیات میں خصوصاً واضح تھا۔ اس ضمن میں یہ بات قابل ذکر ہے کہ ولایر (Voltaire) جیسے شخص کا بھی، جو اس دور کی ”لا دینیت“ کی علامت تصور کیا جاتا ہے، یہ خیال تھا کہ چا اخلاق عیسائیت سے ہی مانوذ کیا جا سکتا ہے۔ چنانچہ اس پس

منظر میں ”سیکولر“ اور ”ذہبی“ کی تفریق کے معنی کچھ بہم ہو جاتے ہیں۔ یہی ابہام رین کریکوئز کن کی تفہید کا جواز ہے۔

- 36۔ ماہر بیو زاگلو، روایت پسند یہودی، در ”مسکا ویر دشلا“ یہم کی کاروائیاں (مستقبل میں جلد ظاہر ہونے والی ہے)“ (عربانی)۔

- 37۔ راؤنکی، ”ماریہی یہودیوں کا الیہ، فریڈمن، ”ذہب اور معاشرہ“ مزید دیکھئے: ازریل برٹال، ”پاک سر زمین میں جلاوطنی: صیہونیت کے قبل ارشاد اسرائیل میں یہودی آباد کاری (یرؤلم، 1995)،“ (عربانی)۔

- 38۔ چارلز لیہمان، ”مرکب گمکھتہ: اسرائیل میں روایتی یہودیت، ماڈرن ۲۰ آراظم 17/3 (1997)، ص 211-220۔



## ہندوستان اور پاکستان میں نصابی کتب: ایک تجزیہ

کرشن کمار / ترجمہ: ظہور چوہدری

(1)

اس کتاب کے لکھنے کے منصوبے کی تاریخ خاصی طویل اور دشوار ہے۔ اس کا بیان 1970ء کے آخر میں اس وقت بولیا گیا تھا جب پشاور سے آئے ہوئے دولت مشترک کے ایک اسکالر سے میری خبر سکالی کی بات چیت ہوئی۔ یہ صاحب ثور نونٹ (کینیڈا) کے سینٹ جارج ہوٹل میں میرے کمرے کے مقابلے سامنے رہائش پذیر تھے ان سے لفڑکو کرنا ایسے ہی تھا جیسے کوئی کسی چیز پر طور پر نبھی ہوئی جاتی کے آرپارڈ سکھنے کی کوشش کرتا۔ ان دنوں تو روزمرہ کی عام خبریں بھی ہمارے لئے اختلافی مطالب نہ کافی نظر آتی تھیں۔ میں نے عزم کیا کہ ہماری تعلیم خاص طور پر تاریخ کا تعلق ہمارے شعور سے ہے اور میں اس پر ضرور کام کروں گا۔ پاکستانی تعلیمی نظام کے بارے میں تجسس کا پیغام لگ جگ دو دہائیوں تک تو بے کار پڑا رہا لیکن اسے پرواں چڑھانے کا ایک موقع مجھے اس وقت ملا جب پروفیسر سلیما ساندھل نے 1980ء کے اوخر میں مجھے پاکستان کی تاریخی نصابی کتب بہم پہنچائیں۔ ان نصابی کتب سے متعلق اپنے اخذ کردہ متائج کے بارے میں میں نے ایک مضمون لکھا اور یہ امید کرتے ہوئے کہ ”سارک“ دھیرے دھیرے مضبوط ہو رہا ہے، اس سے نصابی کتب کے معیار جیسے معاملات کو باریک بینی سے دیکھنے کی حوصلہ افزائی ہو گی لیکن حسب توقع ”سارک“ نے اس مقصد کے لئے کوئی ایسا قدم نہ اٹھایا جس سے ایسے تفصیلی مواد پر کام ہو سکتا۔ دراصل ”سینٹر ملازم“ کی اصطلاح ہر ایسی شیئے کے لئے مستعمل ہے جو تعلیمی پالیسی کے بلند و بائگ وعدوں سے

کہنیں الگ ہو۔

پھر ایک دہائی بعد میں اس منصوبے میں مصروف ٹول ہو گیا۔ ہوا یوں کہ آگست 1997ء کی ایک جس آلو صبح انڈیا انٹرنسیشنل سنتر نی دہلی میں ایک مصنف نے مجھ سے درخواست کی کہ میں اپنی میز پر اپنے ساتھ ایک سینئر مہماں کو بھالوں کیونکہ ذمہ دار کیا ہے اور خاص طور پر بھرا ہوا تھا۔ مجھے جلد ہی معلوم ہوا کہ میرے ساتھ سعودی عرب میں سابق بھارتی سفیر تشریف رکھتے ہیں۔ ہم اس بات پر ٹھنڈکو کرتے رہے کہ بھارت کے اپنے قریبی ہمایوں سے کیسے تعلقات ہیں اور خاص طور پر ان کے معاشرے اور ثقافت کے مطالعے سے متعلق ہمارے اندر تجسس کا جذبہ کیوں کم ہے؟ مجھے ٹورنٹو میں اپنا پاکستانی ہمسایہ یاد آگیا اور وہ مصیبت بھی یاد آئی جو مجھے اس کے نظریات سن کر پیدا ہوئی تھی۔ اس وقت تک میں اپنا مخصوص ”جنوبی ہندوستانی ناشہ“ ختم کر چکا تھا۔ لابریری کی جانب جاتے ہوئے میں نے جھپٹی کیا کہ پاکستان کے متعلق مطالعہ ضرور کروں گا اور اسی شام تک میں پاک و ہند کے سکولوں کی نصابی کتب کی جدید تاریخ پر ایک مجازہ تقابلی مطالعے کا خاکر تیار کر چکا تھا۔

میری خوش قسمتی کہ مجھے اس مطالعے کے لئے جواہر لال نہر و فیلوشپ مل گئی۔ میں جواہر لال نہر و میموریل فنڈ کا اس انتخاب پر اور اپنے شبے اور دہلی یونیورسٹی کا اس موضوع پر تحقیق کے لئے رخصت عنایت کرنے پر شکر گزار ہوں۔ بہت سے دوستوں نے جن میں کچھ میرے سابق طالب علم بھی شامل ہیں، اس ولہ اگنیز منصوبے کے لئے لائق داد کام سرانجام دیئے۔ میں ان سب کے نام تو نہیں لے سکتا البتہ عذر ا، عفت، نیرج، محمد خالق، پدما بزریش، شرلے اور ٹکرم کے نام قبل ڈکر ہیں۔ ڈاکٹر مبارک علی، ڈاکٹر روپینہ سہیگل، انور کمال، عارفہ فور اور ہیوٹ رومنے پاکستان کو بھجنے میں مختلف طریقوں سے میری مدد کی۔ میں ان کی عنایتوں کا تجھہ دل سے ممنون ہوں۔ مجھے خاص طور پر ڈاکٹر جو سکھم آسٹریبو کا شکر یہ ادا کرتا ہے جنہوں نے مجھے برلن کے ”ماڈر ان اور فیٹل سنڈی سنٹر“ میں مدعو کیا اور سکول کے موضوع پر تاریخ کے سارے عرصے کے دوران اور بعد میں جب اسے قلم بند کر رہا تھا، محترم روزا ما تھامس نے میری مدد کی۔ مطالعہ، تحقیق، لفتم، تدوین اور ان کے بھل مزاج نے مجھے تیزی اور مستعدی سے کام کرنے کے قابل بنایا۔ میں ان کا شکر یہ ادا کرتا ہوں۔

اس کتاب کے مکمل ڈرافٹ پر پروفیسر سرت سرکار نے تبصرہ کیا۔ ان کی تجویز نے مجھے کتاب کا آخری اعادہ کرنے میں بہت مدد دی۔ میں ان کا جھپٹ دل سے ممنون ہوں۔ یہ کہنے کی ضرورت نہیں ہے کہ میرے اسلوب اور مشاہدے میں مشکلات کے لئے، پروفیسر سرکار کسی طرح بھی ذمہ دار نہیں ہیں۔

میری والدہ مسز کرشنا کماری نے سیاگلوٹ اور لاہور کے سکولوں میں پڑھایا تھا ان شہروں کے بارے میں ان کی شفاف یادیں اور تحریک سول نافرمانی کے دور میں ایک نوجوان لڑکی کے طور پر لاہل پور شہر (اب فیصل آباد) میں پنڈت نہرو کے ساتھ چلنے، برسات کی ایک رات میں بیگوڑ کو سننے اور اسی طرز کے کئی مناظرے میرے سامنے قوی تحریک اور تقییم ہندکی تاریخ کو دوبارہ زندہ کر دیا۔ میں ان کا شکریہ ادا کرتے ہوئے سرست مجموعیں کرتا ہوں۔

میں اپنی بیوی فرانس اور بیٹے سینیل کا شکریہ ادا کرتا ہوں جنہوں نے میری اس طویل اور بھرپور صروفیت میں خوشی سے حصہ لیا۔ اس سخت کوش مطالعے کی کوشش میں جو مشکلات مجھے پیش آئیں اور جن سینکڑوں تفاصیل سے گزرنا پڑا وہ گھر کے تعاون کے بغیر ناممکن تھا۔ آخر میں میں دوسرا لرز کو یاد کرنا چاہوں گا جن کی حوصلہ افزائی اور عین ٹکر نے اس مطالعے کو چار چاند لگائے۔ یہ ایس شکلا اور روینڈر کار ہیں۔ افسوس ہے کہ وہ اس سمجھیل کو دیکھنے کے لئے زندہ نہیں ہیں۔

کرشن کمار

(2)

اگرچہ اس کتاب کا موضوع خاص ہے تاہم اس پر کام کرتے وقت مجھے مسائل کے ایک وسیع سلسلے سے دوچار ہوتا پڑتا۔ عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ علمی تحقیق کو ”ہاتھی دانت کا نیاز“ ہونا چاہئے یوں کہ سماجی و سیاسی فضاء میں ہونے والی تبدیلیاں اسے متاثر نہ کر سکیں۔ اگرچہ مجھے ایسے ماحول میں کام کرنے کی عادت اور تربیت ہے، اس کتاب کے موضوع نے مجھے نمایاں طور پر ان تبدیلیوں کے سلسلے میں ”زد اثر پذیر“ بنا دیا جو اس تحریر کے دوران میں پاک و ہند تعلقات میں وقوع پذیر ہو رہی تھیں۔ میں نے اپنا کام اپریل 1998ء میں شروع کیا اور ایک ہی ماہ میں بھارت اور پاکستان میں تاؤشندی ہو گیا اور اس کے فوائد بعد پاکھران اور چاغنی میں ایٹھی رحمائے کے گئے۔ پہلے پہل تو میں یوں حیران تھا کہ یہ تاؤش میرے کام میں کیونکر حارج ہو سکتا ہے کیونکہ اس سال میں میں اس تاؤش کا شدت اختیار کرنا کوئی قبیل بات نہ تھی اور مجھے یاد ہے کہ بہر حال اس مطالعے کے لئے میری بنیادی رغبت، اس مذاہدت اور تلخی کا جواب تھی جو کہ میری پیدائش کے وقت سے پاک بھارت تعلقات میں چلی آ رہی تھی۔ بے شک میرے ذہن میں اس مطالعے کا تعلق دونوں ملکوں کے درمیان موجود مستقل تاؤش سے تھا۔ تاؤش کی شدت میرے مطالعے کو زیادہ راست بنا دیتی۔ اور میں یہ سوچ کر خاصاً پہ جوش بھی ہو گیا تھا۔ افسوس ہے کہ اس سے میری اس پریشان گلگری پر قابو پانے میں کوئی مدد نہیں سکی کہ میر امتوازن کام دونوں ملکوں کے درمیان بہتر تعلقات بنانے میں کوئی کردار ادا نہ کر سکا۔

میری مایوسی دوذرائی سے بڑھی۔ ایک کا تعلق اس عمومی ”ادا سی“ سے ہے جو ہندوستان اور پاکستان، دونوں کے تعلیمی نظاموں پر حادی ہے۔ کسی ایک ملک میں بچوں کی تعلیم پر کام کرنے والا کوئی بھی شخص ایک خاص طرز کی دل تکشیگی سے نہیں نجح سکتا۔ دونوں ملک دنیا کے سب سے کم

خواہدہ معاشروں میں شامل ہیں۔ دونوں نے اپنے بچوں کی تعلیم کو ایک ”بُر عزم طریقے“ سے نظر انداز کیا ہے کیونکہ اسے کم ترجیح کے ذریعے میں رکھا گیا ہے۔ اس کے علاوہ دونوں کے ہاں ان اقدام سے عدم تو جھی کی تاریخ بھی موجود ہے جن سے تعلیمی نظام کو بہتر کیا جا سکتا ہے۔ یہ وہ اقدامات ہیں جو دونوں ملکوں کی حکومتوں کے قائم کردہ کمیشن اور کمیٹیاں اٹھاتے رہے ہیں۔ تعلیم پر لکھنے والا کوئی شخص بھی اس حقیقت کو نظر انداز نہیں کر سکتا۔ نیز تاریخ کی تدریس اور اس مطالعے کی غرض و غایت دونوں ملکوں میں سیاسی تشویش میں اضافہ کرتی ہے۔ یہ تعلیم حاصل کرنے والے بچوں کے اذہان میں نہیں آتی پاتی۔ ایسے نظام جہاں خواندگی اور شماریات جیسے بیانی دعائی مطالعہ انداز کے جاتے ہوں وہاں اس بات کی پرواہ کے ہے کہ تاریخ کیسے پڑھائی جا رہی ہے؟ یہ سوال میرے لئے بڑا انداز تھا کیونکہ میں اپنے آپ کو ایسی نصابی کتب کے مطالعے تک محدود رکھنے والا تھا جن کا تعلق تحریک آزادی سے ہے اور وہ ایس ”شیر گرم“ سرزی میں ہے جس کا مقابل قدیم اور ازمنہ و سلطی کی تاریخ سے ہے اور اس سے دونوں ملکوں میں اختلاف رائے پیدا ہوتا ہے۔

اس مطالعے کے دوران مجھے لا ہور جانے کا اتفاق ہوا۔ دیگر اداروں کے علاوہ میں نے سٹرل ٹریننگ کا بھی دورہ کیا جسے انگریزوں نے اساتذہ کی تربیت کے لئے 1880ء میں، پہلے بڑے ادارے کے طور پر قائم کیا تھا۔ واپس آنے پر میں نے محضوں کیا کہ میرے اپنے ادارے میں بھی کسی نے مذکورہ ادارے کے بارے میں کوئی دلچسپی ظاہر نہیں کی جو ایک زمانے میں مستقبل کے اساتذہ کے لئے ایک ماذل کا کام دیتا تھا۔ میں نے پڑھا لیا کہ یہ تعلیمی مردہ دلی میرے ادارے میں ہی نہیں بلکہ پاکستان کے بھی ہر شعبہ زندگی میں پائی جاتی ہے۔

یہی دل ٹکانگی کی دوسری وجہ تھی۔ پاکستان کے متعلق منفی احساسات بے شک پھیلے ہوئے ہیں اور مجھے کوئی شبہ نہیں کہ پاکستان میں بھی بھارت مخالف جذبات اس سے کہیں شدید تر ہیں۔ قوموں کے درمیان خاصمت عام طور پر تجسس کو ابھارتی ہے جو کہ دشمن کے متعلق قابل اعتبار معلومات اکٹھا کر کے دفاع کے ایک ہتھیار کے طور پر کام کرتی ہے یہی وجہ ہے کہ امریکہ میں سابقہ سودیت یونین کے بہت سارے ماہرین موجود ہیں۔ یہ منطق پاکستان اور بھارت کے سلسلے میں کیوں کار فرما نہیں ہے؟ بھارتی مفکرین جنہیں ”پاکستانی امور کا ماہر“ کہا جائے کے، خال خال ہیں اور اسی طرح پاکستان میں صورت حال ہے۔ دونوں ملکوں کو جب ایک دوسرے کے بارے میں

معلومات کی ضرورت پیش آتی ہے تو ریاضاً سفارت کاروں اور صحافیوں پر انحصار کیا جاتا ہے۔ یہ عام طور پر وہ علم نہیں ہوتا جس کی تلاش ہوتی ہے بلکہ یہ ”رائے“ ہوتی ہے جو تناد کی مشینزی کو چالو رکھتی ہے لیکن ضرورت کی کمیابی ایک دوسرے کے بارے میں عدم تعلیمی تجسس کی وضاحت نہیں کرتی۔

دونوں ملک اس مفروضے پر زندہ ہیں کہ وہ ”دوسرے“ کو جانتے ہیں۔ یہ ”دوسرा“ آخر کار ”ذات“ کا ایک سابقہ پہلو ہے چنانچہ اس تجسس کی منجاش باقی نہیں رہتی جو کہ بالعموم ایک غیر ملکی کے ذہن میں پیدا ہوتا ہے۔ طبعی ہمارا یعنی اس احساس کو بڑھاتی ہے۔ اگر بھارت اور پاکستان جغرافیائی طور پر الگ تھے تو ایک طرح کی ایسی بے چینی کا امکان ضرور ہونا چاہئے تھا جیسا کہ ایک دور دراز جگہ پر رہائش پزیر کسی خالفرشتے دار کے بارے میں ہوتا ہے۔ بھارت اور پاکستان اب تک سیاسی طور پر الگ اور جغرافیائی و ثقافتی طور پر بہت قریب رہے ہیں۔ بھارتی محosoں کرتے ہیں کہ وہ پاکستان کو ”جائتے“ ہیں۔ سینیاروں میں سینٹر شرکاء مزے لے لے کر تقسیم ملک سے پہلے کا علم بیان کرتے ہیں یا پھر پاکستانی دفعوں سے پیرس یا نیویارک میں ہونے والی ملاقاتوں کا تذکرہ کرتے ہیں۔ ایسے بھارتی دانشوروں کی تعداد زیادہ نہیں ہے جو پاکستانی میڈیا پر سیاست پر اس طرح بحث کر سکیں کہ تفصیلات اور ارتقا میں مارچ تک ان کی نظر وہ سے او جھل نہ ہوں۔ بھارت میں پاکستان کے بارے علم کی زیادہ اہمیت نہیں ہے اور پاکستان میں بھی بھارت کے متعلق علم کا حوالہ زیادہ مختلف نہیں ہے۔ وہاں بہشکل چند دانشوارا یے ہوں گے جو ہندی یا کوئی اور بھارتی زبان جانتے ہوں۔ حالیہ دہائیوں میں پاکستان میں تعلیمی زندگی بہت سخت گئی ہے اور بھارت کے متعلق جواب دہائی علمی تجسس موجود تھا اب غائب ہو چکا ہے۔ بھارت کو بطور ایک ہندو ملک کے مطعون کرنے کے عمل نے اس طریقہ کار کوآ گے بڑھایا ہے۔ عام طور پر دونوں ملکوں میں سخت گیر عناصر کی طاقت اتنی مضبوط ثابت ہوئی ہے کہ ایک دوسرے کے بارے میں کوئی سمجھدہ جستجویا علم حاصل کرنے کی اجازت نہیں دی گئی۔

پاکستان کے بارے میں مطالعے کامیرا اپنا تجربہ جو میں نے وہاں استعمال ہونے والی درسی کتب کے بارے میں کیا، مجھے پہلے سے تیار کردہ خاکے میں کئی اضافے کرنا پڑے۔ پہلے دو سالوں میں جن رفتائے کارے میں نے اس منصوبے کے متعلق بات چیت کی، انہوں نے فوراً

کہا کہ میری تحقیق بہت دلچسپ اور اہم ہے۔ وہ جس انداز میں یہ کہتے تھے تو میرے بے چین احساسات مجھے یہ بتاتے تھے کہ ”دلچسپ“ کا صل مطلب عجیب اور ”اہم“ کا معنی سیاسی ہے۔ وہ لوگ جو اس کے بارے میں تفصیل جانے کے خواہ شدند تھے، ان کا اندازہ تھا کہ پاکستان میں تاریخ کو بڑے مسخ انداز میں پڑھایا جاتا ہے اور یہی وہ چیز ہے جسے میر امطالع نمایاں کرے گا۔ جب وہ کہتے کہ میر امطالع موضوعاتی ہے، ان کا مطلب یہ ہوتا کہ پاکستان نے اپنی نوجوان نسل کو ماضی کے بارے اس طرح تعلیم دی ہے کہ بھارت کے خلاف مستقل خاصت کے بیچ بودیے گئے ہیں۔ میرے مطالعے کی غرض و غایت کے متعلق ایسے اندازے قطعاً پریشان کن تھے، خاص طور پر جب وہ روش خیال لوگوں کی جانب سے آئے ہوں اور جنہیں معلوم ہونا چاہئے کہ قابلی مطالعہ کن کن چیزوں کا مقاصدی ہے۔

مایوسی کے باوجود میں نے محسوں کیا کہ میں اس پر کام کروں گا۔ بنیادی طور پر یہ ایک تحقیق پر مشتمل ہے اور ماضی کے اس اور اک کے بارے میں ہے جو ہندوستانی اور پاکستانی بچے سکول میں مा�صل کرتے ہیں۔ میر اخصوصی تعلق تعلیم سے ہے لیکن مجھے یقین ہے کہ یہ دونوں معاشروں کی تحقیق کی ایک مشترک بنیاد تعمیر کرنے کی حد تک توسعہ رکھتا ہے۔ نوجوانوں کو تاریخ کی مدرسیں ہیش سے ایک معاصرانہ تشویش رہا ہے اور یہ حقیقی وجوہات پر ہی ہے۔ ہر معاشرہ فکر مندر رہتا ہے کہ اس کی نوجوان نسل ماضی کے بارے میں کیسے سوچتی ہے کیونکہ ماضی کے علم کا تعلق رویوں اور عقائد سے ہے جو کہ ایک معاشرے کی بقاء کے لئے ضروری ہیں۔ قوی ریاستوں کے طور پر جدید معاشرے اس مکرر پر بھی بھاری ذمے داری ڈالتے ہیں جو نوجوانوں کے لئے لکھتا ہے۔ نئی قائم شدہ قوی ریاستوں کے سیاسی رہنماؤں اور دیگر اشراف، تعلیم کو نوجوانوں کی قوی شاخت کی مضبوط اسas بنائے کا ایک ذریعہ سمجھتے ہیں۔ مغرب کی پرانی قوی ریاستیں بھی تعلیم کو اس مقصد کے لئے استعمال کرتی ہیں لیکن ان کے تعلیمی نظاموں میں موجود علمی خلاء و سمع تر ہوتا چارہ ہے اور یہ تعلیم کے دیگر مقاصد حاصل کرنے کی اجازت بھی دیتا ہے۔

نہیں کہ عمر ریاستوں یا ناؤ آبادیاتی چنگل سے آزاد شدہ ریاستوں میں بچوں کی تعلیم کو قوی تعمیر کے سلسلے میں اس قدر رہیت حاصل ہو گئی ہے کہ دیگر مقاصد بالخصوص جن کا تعلق ہٹتی ترقی سے ہے، ان پر قدرے کم توجہ دی جا رہی ہے۔ سکولوں کی غربی بانہ اور کمزور حالت اور امتحانات سے

وابست جامع اہمیت ان دیگر مقاصد کو تخلیل کرنے میں کردار ادا کرتی ہے۔ سکول کے مضمون کے طور پر تاریخ، دیگر مضمایں کے مقابلے میں زیادہ دباؤ میں ہے۔ ماضی میں دچپی اور اس کے وقار کو اہمarnے کے لئے تاریخ کا کردار اور اس سے پڑھانے کی اہمیت کے علاوہ یہ اس وقت بھی کامل طور پر پس پشت ڈال دی جاتی ہے جب نصابی اور درسی کتب میں تاریخی علم کو منظم کرنے کی بنیاد صرف اور صرف قویت کے نظر یے پر کھددی جاتی ہے۔

دونوں ملکوں میں تاریخ کی تدریس ایک قابلی بحث موضوع بن گیا ہے اور اس ضمن میں دیگر سکول مضمایں کی نسبت تاریخ ذرا کم فراموش کردہ مضمون نظر آتی ہے لیکن جب ہم ان مباحث کی نوعیت کو دیکھتے ہیں تو یہ تاثر مطلقاً ثابت ہو جاتا ہے۔ دونوں ملکوں میں یہ مباحث، خالصتاً یا سی اسی نوعیت کے ہیں جن کی کوئی علمی اہمیت اور قدر و قیمت نہیں ہے۔ بھارت میں سکول کی سطح پر تاریخ "سیکولر بقابلہ طبقات" کے تضاد سے مملو ہے۔ وسطی عہد میں اس تضاد کا مرکزی نکتہ یہ ہے کہ آیا مقامی لوگ تھے یا باہر سے آئے تھے؟ اگرچہ یہ معاملات مخفی نظر آتے ہیں پھر بھی ان کی ہمیسر سیاسی بیت اور اس سے متعلق سوالات پر (مثلاً ریاست کا نام ہیں اقلیتوں سے حسن سلوک وغیرہ) اس کا اثر پڑتا ہے۔ پاکستان میں تاریخ کی تدریس کو جو تضادات گھیرے ہوئے ہیں وہ زیادہ تر اور بر اور است سیاسی ہیں۔ پاکستانی قومی ریاست کا محض نظریاتی کردار ہی نہیں اس کی نوعیت بھی ان تضادات کے عالم میں خدشات سے دوچار ہے۔ ذوالفقار علی یحیو کے دور میں سکول کے بچوں کے لئے تاریخ کو دوبارہ لکھنے کی سرکاری پالیسی کی تخلیل ہوئی اور ضیاء الحق کے زمانے میں یہ "اسلامائزیشن" کے جھنڈے تلتے ان لاتعداد اقدامات کا حصہ بن گئی جن کے ذریعے ایک مکمل اور جامع نظریاتی لوازم وجود میں آتا۔ اسی طرز کے اقدامات کی تحریک اب بھارت میں ہے لیکن ہم نہیں جانتے کہ کس حد تک آگے جائیں گے۔ دونوں ملکوں میں جاری تاریخ کے مباحث میں ایک قدر مشترک یہ ہے کہ بچے کے نقطہ نظر سے تاریخ کے نصاب اور درسی کتب میں دچپی کے عصر کی کمی اور اس کی غیر موجودگی میں کوئی تجھب نہیں کہ دونوں فریقوں نے اس بات پر کوئی توجہ نہیں دی کہ تاریخ کو سب سے طریقے سے پڑھایا جا رہا ہے اور ماضی میں بچے کی دچپی اور اس کی وہی ترقی میں تعلیم کس قدر کم نظر آتی ہے۔

شاید بعض قاری میرے اس فیصلے سے ماہوں بھول کر میں نے اس مطالعے کو سکول کی نصابی

کتب میں صرف جدو جہد آزادی تک کیوں محدود رکھا ہے۔ جن تقاضات کامیں نے ذکر کیا ہے وہ دونوں بھارت اور پاکستان میں جاری ہیں اور ایک جامع اور مکمل جائزہ کے کہ بر صغیر کے طویل ماضی کو پچوں کے سامنے کیے پیش کیا جا رہا ہے، بلاشبہ زیادہ دلچسپی پیدا کرے گا۔ جدو جہد آزادی کو مرکز بنا نے کے میرے فیصلے کی دو وجہات ہیں ایک کا تعلق اس پالیسی سے ہے جو میں نے پیشتر اپنی کتاب Learning from Conflict میں پیش کی تھی کہ ہمیں آج کے مقابلوں میں بھارت کی جدید تاریخ پر زیادہ علمی توجہ دینی چاہئے۔ (۱) میری بڑی دلیل یہ تھی کہ جدید تاریخ اس قدر منور ہے کہ پچوں کو قدیم ادوار کی تاریخ کے مقابل سماجی علوم کی طرف راغب کر سکے۔ جدید دور جس میں نوا آبادیاتی نظام کے خلاف جدو جہد کے خلاف جدو جہد اور حصول آزادی کے بعد کا عرصہ شامل ہے، ایک وسیع الجہت تحقیق کامیدان ثابت ہو سکتا ہے۔ علمی لحاظ سے بھی پچوں کے لئے یوں کارآمد ہو گا کہ وہ ماذوں کے مواد، ادب اور سوانح عمری جیسی اصناف سے فائدہ اٹھا سکیں گے کیونکہ اس اہم عصر کی، بھارت اور پاکستان دونوں کی تاریخ کی تدریس میں حدود رکھی ہے۔ مجھے امید ہے کہ سینئری سکول کی تعلیم کے دوران میں تاریخ کی تدریس کے سلسلے میں جدید تاریخ کا عہد اس فتحی وقت کو پروان چڑھا سکتا ہے۔ آج جہد آزادی کا تذکرہ سب سے آخر میں کیا جاتا ہے اور اس سے پہلے ہندوستانی تاریخ کا ایک تحکا دینے والا تعارف شامل ہوتا ہے جو چھٹی سال تویں اور آٹھویں جماعت کو پڑھائی جاتی ہے۔ تاریخ کے موجودہ نصاب کا ڈھانچہ اور ایک غیر دلچسپ انداز تحریر میں لکھی ہوئی درسی کتابیں، تاریخ کو ایک ایسا مضمون پنا کر پیش کرتی ہیں کہ اس سے بچے میں معمولی ساجوش بھی پیدا نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ وہ آٹھویں جماعت کے دوسرے نصف میں پہنچ کر تحریک آزادی سے پہلے پہل متعارف ہوتا ہے۔

جدو جہد آزادی پر توجہ مرکوز کرنے کی دوسری وجہ یہ تھی کہ اس سے بھارت اور پاکستان کے درمیان ایک بہتر مفاہمت کو ترقی ملے گی اور اس سے دونوں ملکوں کے قاری کو اس بات سے مدد ملے گی کہ ایک مشترکہ ماضی قریب کو ایک دوسرے کے ذریعے سے کیوں کر دیکھا جا سکتا ہے۔ نوا آبادیاتی نظام کے خلاف تحریک اور تقسیم ملک کی یاداب تک علماتی دنیا کا حصہ بنی ہوئی ہے اور یہی پچوں کی "نماجیت" کے عمل کو تکمیل دیتی ہے۔ سکولوں کی تدریسی کتب ایک بہت اہم ذریعہ ہیں جس سے علم منتقل ہوتا ہے جبکہ نیلویویشن، سینما، خبریں اور سیاسی طور پر یادگار دونوں کو منانا بھی

ویگز زرائی میں شامل ہیں۔ جدوجہد آزادی کا علم نوجوان ملکوں کی "سماجیت" بنانے میں بھی کلیدی کردار ادا کرتا ہے کہ قومی و قارکے روزیے اور عقائد مضبوط ہو جاتے ہیں۔ شاید ہم مزید آگے جاسکتے ہیں۔ جب تک بچہ ایک نوجوان شہری نہما ہے تو اس سے توقع کی جاتی ہے کہ وہ ایک انکی نام موافق ذہنیت کا حصہ بنے جو دونوں ملکوں کے درمیان سیاسی روابط کی تنکیل کرتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس ذہنیت کی بڑیں اس علم کی نوعیت میں گزری ہوئی ہیں جو بچوں کو یہ پڑھاتے ہوئے دیا جاتا ہے کہ دونوں ملک کیسے آزاد اور علیحدہ ہوئے؟ اگر میر امطالعہ ان بڑوں کو تلاش کرنے میں مدد دے سکتے تو یہ باہمی مفاہمت اور رواداری کی طرف ایک چھوٹی سی کوشش ہو گی۔

مجھے یہ جان کر حیرانگی ہوئی کہ اس طرز کے مطالعے پہلے کبھی نہیں کئے گئے۔ پاکستان اور بھارت میں نصابی کتب کے ثابتی مطالعے کے سلسلے میں ماہر ائمہ Avril Powel اور Navnita Chadha Behera کے کوئی کام نہیں ہوا۔ (2) مزید برآں جاپان اور جنوبی کوریا کے تاریخ دانوں کی طرز پر، بھارتی اور پاکستانی متور خیں کی کوئی مشترک کوشش ایسی نظر نہیں آتی جس میں تاریخ کی تدریسی کتب کا مطالعہ اور تجزیہ مل کر کیا گیا ہو۔ (3) متور خیں سے بات چیت کرتے ہوئے میں نے یہ محسوس کیا کہ اس طرز کی دو پہلو کا اور اسکے دو پہلو کی وجہ کام کا ہم پلہ ثابت ہوتا۔ شاید یہ "اسنی پر دے" کی مثال ہے جو دونوں ملکوں کے درمیان لٹکا ہوا ہے۔ یہ کسی بھی سنجیدہ کوشش کی حوصلہ ٹھنڈی کرتا ہے جس سے دوسرے کے بارے میں یہ علم ہوتا ہو کہ وہ کیسے سوچتا ہے؟ اور یہ دونوں ملکوں کو خود اپنے اور دنیا کے بارے علم کے مشترک کو دھارے کی تعمیر سے روکتا ہے۔ صرف فلکی صنعت اور کیبل ٹیلی ویژن اس گہری کھائی کے لئے پل کا کام کرتے ہیں لیکن وہ دونوں طرف کے شاکین کو جو راستہ فراہم کرتے ہیں وہ اس کی طرف ایسے ہی لے جاتا ہے جیسے دنخنی اور تعصّب کے راستے پر جایا کرتے ہیں۔

ایک فکر جس نے مجھے شروع ہی سے پریشان رکھا، یعنی کہ کیا ایک ہندوستانی، پاکستانی بچوں کے لئے کامی گئی درسی کتب کا ایک متوازن اور غیر جانبدار قاری ہونے کا دعویٰ کر سکتا ہے؟ یہ خدش یقیناً نیمرے ایک تربیت یافتہ ثقابی محقق کے طور پر کام کرنے میں پیدا شدہ بڑی بے چیزی کا حصہ تھا۔ سماجی علوم میں ایک طریقہ کار کے مطابق، دو معاشروں کا تقابل کسی پیانا کے ساتھ جامع تبادل تناظر اور اعمال کا چیلنج پیش کرتا ہے۔ جب تقابل کے تحت دو معاشروں کے تعلقات

آپس میں مخاصلہ ہوں اور محقق کاسی ایک سے تعلق بھی ہو تو غیر جانبداری اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ زیادہ سے زیادہ قابو اپنی ذات اور خیالات پر رکھا جائے۔ تعلیمی سیاق و سبق میں اس بات پر عمل کرتے ہوئے قابلی طریقہ کارکنا تقاضا ہے کہ ہر صاحرے کی ثقافت اور سیاسی ماحول سے وسیع الجمٹ آگاہی حاصل ہو۔ اس مطالعے کے ضمن میں ایسی آگاہی کا حصول میرے لئے ایک خاص بخش تھا۔ پاکستان، ہندوستانی یادداشت کا ایک حصہ ہے اسے حقیقت کے ایک خاص مقصد کا درجہ دینے میں ایک وہی رکاوٹ یہ بھی ہے کہ بھارت میں یہ احساس جاگزیں ہے کہ ابھی تک تو پاکستان "ہمارا" حصہ تھا۔ پاکستان آج بھارت کے لئے اتنا ہی غیر ملک ہے جتنا کہ سری لنکا یا برما۔ بودھ کہاوت کے مطابق جس طرح ایک بڑے درخت کا اپنی اصل (پودے) سے مختلف ہونے کا معاملہ ہوتا ہے اسی طرح یہ عام ہندوستانی عادت ہے کہ پاکستان ایک ایسی جانی پچھانی موسائی ہے جس کے بارے میں جانے کے لئے کسی باقاعدہ مطالعے کی ضرورت نہیں۔

میں نے جن درسی کتابوں کا معائنہ کیا وہ دو طرز کے ایسے سکولوں سے متعلق تھیں، جیسا کہ بھارت اور پاکستان میں عام طور پر پائے جاتے ہیں۔ پاکستان میں ان دو قسموں کے سکولوں میں (پبلک اور عام) خلا، بھارت کے مقابلے میں زیادہ پایا گیا۔ سندھ میں، پرانیویں طور پر چھاپی گئی مرودجہ درسی کتب اور شیکست بک بورڈ پنجاب کی شائع کردہ کتب میرے سامنے بطور نمونہ رکھی تھیں۔ ان میں مذہل اور سینئر سینڈر ری سٹھ کی درسی کتابیں بھی شامل تھیں۔ خوش قسمتی سے اردو میڈیم سکولوں میں استعمال ہونے والی درسی کتب انگریزی سے ترجیح شدہ تھیں۔ ہم عمر پاکستان میں علاقائی رنگارنگی زیادہ قریب ہے۔ جب سے 1970ء کے آخر میں وفاقی نصابی شعبہ قائم ہوا ہے نصاب کی مرکزیت اور درسی کتب کی تحریر کرنے کی رفتار تیز ہو گئی ہے۔ پاکستان کی نظریاتی یک جہتی کے لئے درسی کتب کا استعمال پہلے ہی سے جاری تھا لیکن جزل ضیاء کے دور میں اس میں مزید شدت آگئی۔ اس شعبے میں لکھی گئی درسی کتب بازار میں موجود ہی ہیں اور ان میں بہت کم تعداد میاں لائی گئی ہیں۔ پاکستان کی سیاسی اور معاشری زندگی میں پنجاب کے مقام کا عکس درسی کتابوں میں بھی نظر آتا ہے اور اس کا اثر بلاشبہ تعلیم کے ریاستی کنشروں سے پڑھتے ہیں۔ جو درسی کتابیں اشرافیہ کے پبلک سکولوں میں رائج ہیں وہ متن میں زیادہ ضخیم ہیں اور وسیع قومی تشخص کی عکسی کرتی ہیں۔

بھارتی نمونوں میں صورتحال البتہ مختلف تھی۔ تعلیمی تحقیق و تربیت کی قوی کوںل (NCERT) نے اپنی تاریخ کی کتابیں 1970ء کے شروع میں شائع کی تھیں اور سینئری تعلیم کے مرکزی بورڈ (CBSE) سے الحاق شدہ مکالموں میں اسی وقت سے موجود ہیں۔ NCERT کی آٹھویں، دسویں اور بارہویں جماعتیں میں شائع کردہ درسی کتب (ان جماعتیں میں پچھے تحریک آزادی کا مطالعہ کرتے ہیں) کے علاوہ میں نے ریاست اتر پردیش، گجرات، مہاراشٹر، تام نادو، بنگال اور پنجاب کے بورڈوں سے شائع ہوئی درسی کتب کا بھی اضافہ کیا جس سے مجھے یقین ہے کہ جدو جہد آزادی کے سلسلے میں علاقائی رنگارنگی کی بھی خاصی حد تک نمائندگی ہو جائے گی۔ میں نے اٹھیں کوںل برائے سینئری انجکیشن (ICSE) سے الحاق شدہ اور پرائیویٹ طور پر شائع کردہ چار درسی کتابوں کو بھی شامل کیا ہے۔ یہ مکالمہ پبلک مکالموں کا ایک قابل ذکر حصہ ہیں جبکہ باقی مکالموں سے متعلق ہیں۔

میں نے بھارتی اور پاکستانی درسی کتب کے مطالعے کو دو طرز کے سانچوں میں ڈالا ہے ایک علمی سانچہ جس میں بچوں کا، مااضی کو بھئھنے کا اور اک اور وہ دھانچہ جس میں بھارت اور پاکستان کے تعلیمی نظام کام کر رہے ہیں۔ دوسرے سانچے کو روایت کے مطالعے بطور "مکالہ" اخذ کیا گیا ہے۔ عوامی روایت کے طور پر ساری تاریخ کا مکالے کے اجزاء کی صورت میں تجزیہ کیا جا سکتا ہے یعنی بیان کرنے والا، سامع اور کہلانے۔ (4) تجزیے کی ایسی سیکیم نوجوانوں کے لئے تحریر کردہ تاریخ میں کامیاب ہے کیونکہ یہ ان کی تاثیری صلاحیت اور محدودیت سے منوں ہونے کا بار اٹھائیتی ہے۔ جب تاریخ ایک درسی کتاب کی شکل اختیار کرتی ہے تو اس کا مصنف، ایک جانے پہچانے مدلل قاری سے مخاطب ہوتا ہے اور نظام کی معین کردہ منازل تک پہنچنے کی ذمے داری محسوس کرتا ہے اور اسی نظام نے اسے "محبوں" سامعین مہیا کئے ہوئے ہیں۔ (5) تاریخ نویسی کی یہ پیاؤش ہمیں یہ سمجھنے میں مدد دیتی ہیں کہ بھارت اور پاکستان میں جدو جہد آزادی کی کہانی مخصوص شکل کیوں اختیار کر لیتی ہے؟ یہاں تجزیہ شدہ درسی کتب ہر ملک کی تعلیمی پالیسیوں اور علمی کوئینشنسوں کے سیاق و سبق میں پڑھی جاتی ہیں۔ میں نے کوشش کی ہے کہ تاریخ کی تدریس کے اس بڑے حوالے کی سماجی اور تاریخی تفصیل کی مدد سے پیاؤش کروں اور اس کا دونوں ملکوں میں تعلیم کے مطالعے سے راست تعلق ہو۔

طریقہ کار کے ان خدشات اور نمونے کے پہلوؤں پر کتاب کے اوپرین حصے میں چار مختصر ابواب میں بحث کی گئی ہے اور اس کے ساتھ کچھ دوسرے و سیع المیاد مسائل بھی موجود ہیں۔ یہ درست ہے کہ مذکورہ ابواب کتاب کے اصل مقصد تک پہنچنے میں سُست روی پیدا کرتے ہیں لیکن یہ سُست روی، موضوع کی تکمیل میں شامل چیزیں عوامل کو واضح کرتی ہے۔ وہ قاری جو براہ راست چھٹے باب پر پہنچ جائیں گے (جہاں سے اصل مطالعے کا آغاز ہو رہا ہے) انہیں اُس بے چینی اور حرک کا اندازہ نہیں ہو سکے گا۔ جس کا مجھے پہلی بار اس منصوبے کے آغاز کے وقت ہوا تھا۔ اس کے علاوہ ایسے قاری غلطی سے یہ بھی پیشیں گے کہ میرا تجویز بھی تاریخ نویسی کی سیاست کو بے نقاب کرنے کی محض ایک اور کوشش ہے۔ اس مطالعے کا ایک بڑا مقصد یہ ہے کہ اُس قومیت کے تھارب نظریات کا معائدہ کیا جائے جو کہ سکول، نوجوانوں کو ”ساجیانے“ کی کوششوں میں کرتے ہیں۔ ایک اور چیز یہ ہے کہ تاریخ نویسی کی سیاست کا سراغ لگایا جائے تاکہ اس سے ہندپاک تازے میں سکولوں کے کردار کو سمجھا جاسکے۔ صرف یہ نہیں کہ تاریخ کے نام پر وسیع انظری سے کیا پڑھایا جا رہا ہے بلکہ مختصر ایک کنو جوان ذہن کو بگاڑنے کے لئے اس کا کس قدر حصہ ہے؟ تیرے حصے میں اس بات کو موضوع بحث بنایا گیا ہے کہ پچھے کس طریقے سے کلیدی دلائل کو جذب کرتے ہیں اور تاریخ نویسی کو پہلے امن مستقبل کے لئے کیونکر استعمال کیا جاسکتا ہے؟ آخری باب میں اختتامی طور پر علمی منصوبہ بندی کی ضرورت بیان کی گئی ہے تاکہ تاریخ کی تدریس کو امن کے آئے کے طور پر استعمال کیا جاسکے۔

(3)

## بچے اور ماضی

بہت پہلے بچوں کے پاس صلاحیت تھی اور انہیں ماضی کو سمجھنے کے موقع ملتے تھے اور انہیں کئی شعبوں میں تہذیب یافت بنا�ا جاتا تھا۔ تاریخ کی طرح ماضی کا علم بھی ایک طاقتو ر غصر بن جاتا ہے۔ زبانی اور تحریری دنوں صورتوں اور سکول کا منظور شدہ نصابی حصہ، اور ماضی کا علم اس بات پر گہرا اثر ڈالتا ہے کہ کس طرح قومی ریاستیں آج کے تاریخی تناظر میں کام کرتی ہیں۔ ماضی کی نمائندگی جیسے سکولوں جیسے ادارے اور ریاست کے ذرائع ابلاغ پھیلاتے ہیں بلا خایے دماغی نقشے کا کام کرتی ہے جو کہ عوام کی بڑی اکثریت کو آج کی صورت حال کے بارے میں اپنا مطلع نظر قائم کرنے میں مدد دیتی ہے۔ اس علم کی یکسانیت بچپن کے دوران گھر کی تربیت سے اور بعد میں سکولوں کی رسمی تعلیم سے ہوتی ہے۔ پہلا مآخذ پوشیدہ معنی کو سمجھنے میں مدد دیتا ہے جبکہ دوسرا، سماجی طور پر تخلیق کئے گئے علم کی طرف لے جاتا ہے۔ یہ دنوں آنے والے زندگی میں روتوں، عقاائد اور برداود کی تکمیل کرتے ہیں۔

ہندوستانی اور پاکستانی سکولوں میں استعمال ہونے والی تاریخی درسی کتب کے تجوییے میں، یہ باب ایک پیش لفظ کے طور پر بچوں کے ماضی کی جانب ر. جان کی نفیاتی اور سماجی خصوصیات کا جائزہ لیتا ہے۔ یہ ان نظریات پر روشنی ڈالتا ہے جو ”سماجیانے“ اور سمجھنے کے عمل سے متعلق ہیں اور اس سے قاری کو اس علمی چیز کے بارے میں ایک عام تصور ملتا ہے جو سکولوں میں تاریخ کی تدریس کے سلسلے میں بچوں کو درپیش ہے۔ ہم پہلے ان سماجیاتی قوتوں پر نظر ڈالتے ہیں جو بچپن کے ابتدائی دور میں کام کرتی ہیں اور اس سے سکول میں اجتماعی روتوں کی بنیاد قائم ہوتی ہے۔

## ابتدائی سماجیت

آپ بمشکل کسی ایسی ثقافت کا تصور کر سکتے ہیں جو نوجوانوں کے لئے ایک اجتماعی حافظت کا ذخیرہ کرتی اور نہ ہی ان تک اسے پہنچاتی ہو۔ جس طرح درخیم نے کہا ہے گوئی ثقافت ان امور کو سرانجام دیئے بغیر زیادہ دیر تک قائم نہیں رہ سکتی۔ (۱) اجتماعی حافظت کی اچھی خاصی مقدار، مخفی علم کے طور پر بچوں کے لئے محفوظ کر لی جاتی ہے اور انہیں منتقل کی جاتی ہے اور یہ ان کی ابتدائی سماجیت کا حصہ ہوتی ہے۔ اس مشکل میں ماضی سے متعلق علم، بالغ اور بچے کے درمیان مکالے کی صورت میں بنانا جاتا ہے۔ دیگر اقسام میں علم کی روایت۔ زبان اور متناسب رویتی وغیرہ شامل ہیں۔ ماضی کے متعلق علم کو خاندانی اور معاشرتی روایات زبان اور عبادات کے طور پر بیکوں میں بھی ترتیب دیا جاتا ہے۔ کسی فرد کے خاندان اور سوسائٹی کے ماضی کے بارے میں مخفی علم کو سوالات اٹھانے کے لئے پیش نہیں کیا جاتا۔ دراصل اس قسم کی سمجھ کے لئے اب تک کوئی استثناء سامنے نہیں آیا۔

موروثی طور پر ماضی، بچوں سے اس بات کا متناقضی ہے کہ وہ اس میں اس طرح منہک ہو جائیں کہ سیخنے کے عمل میں ان کی اپنی زبان، جذبات اور اخلاقی رویتے الگ الگ درجنوں میں منقسم ہو جائیں۔ اس طرح سے ماضی کی مثال پانی جیسی ہو گی جہاں کوئی گھر اپنی میں جائے یا انہے جائے، گھر اپنی بہر حال موجود ہوتی ہے۔ ماضی، جیسا کہ مذکورہ استعارے سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس کو ہم عارضی یاد دنیا دی درجنوں میں تقسیم نہیں کر سکتے جیسے کہ منورین ہمارے سامنے ماضی کو ایک ”مشکل“ علم کے طور پر پیش کرتے ہیں۔

جب بچہ اجتماعی ماضی کے مخفی علم میں سماجیا، لیا جاتا ہے تو یہ اثر منکس ہونے یا تجزیہ کرنے کے قابل نہیں رہ جاتا۔ ماضی کسی کیلئہ رکی ترتیب کی بجائے خوشنگوار اور تکلیف دہ خاموش واقعات کے مجموعے کی صورت میں، جگہوں اور خصیات کے گرد بنا ہوا اس کے ذہن میں منتقل ہو جاتا ہے۔ اس انداز میں ذخیرہ شدہ واقعات میں مذہبی دیومالائیت، تاریخ اور زمانہ ما قبل تاریخ کے ملے جلے نقش بھی شامل ہو سکتے ہیں۔ ہماری اور جستی ہوئی عظیم جنگیں۔ قحط، بھرمنی اور جشن یادداشت کے اس بلا امتیاز ذخیرے میں جمع ہو جاتے ہیں جن کو بچہ سو شلازیں کے اس عمل میں اپنے خاندان میں وراثت کے طور پر حاصل کرتا ہے۔ گفت و شنید کے جو ذرائع خاندان استعمال کرتا ہے اسی میں

شستہ اور سادہ طریقے مثلاً گفتگو یا کہانی سنانا بھی شامل ہو سکتا ہے لیکن باقی جو کچھ دہ بچوں کی یادداشت کو اپناتے ہیں وہ خاموشی سے علم کا ذخیرہ کرنے کی عادت ہوتی ہے۔

ذخیرہ علم دو طرح سے ہو سکتا ہے۔ ایک جو شیہوں پر مشتمل ہو اور دوسرا دیوں اور ان کے اصولوں پر مبنی ہو۔ پیشوں کا تعلق و اتفاقات اور شخصیات یا اداکاروں سے ہوتا ہے جن سے بچے سماجی شعور کو اہمیت حاصل ہوتی ہے۔ ان کی یہ وضع کردایت ان چیزوں پر چھا جائے گی جن کے نہیں تاریخ، دین اور مالا بیت اور معاشرتی زندگی کی رسومات میں جزیں ہوں گی۔ چنانچہ ایک نوزائدہ بچے کی خیالی تصویر جسے کسی دریا کے سیلاں میں سے لے جایا جا رہا ہو یا ایک ملکہ جو مردانہ بابا میں گھوڑے پر سوار ہو، ایسی شبیہیں بچے کی سوروثی یادداشت کا حصہ بن جاتی ہیں۔ اس طرز کی خیالی تصاویر دال دین یادگیر بروں کی نائی ہوئی کہانیوں سے اخذ کی جاسکتی ہیں اور شیلوں میں سکریں بھی اس عمل میں شامل ہو سکتی ہے۔ ایسی تصاویر یا شبیہوں میں آخری اضافے معاشرتی و اتفاقات کے ذریعے کے جاسکتے ہیں مثلاً جلوں میں شامل جزئیات کا دھانا، ذرا سہ کرنا یا کسی عبادت گاہ کی ترمیم و آرائش وغیرہ۔ جب ہم روزمرہ کی زبان میں ان خیالی تصاویر کو ”گھری“ قرار دیتے ہیں تو ہمارا مطلب یہ ہوتا ہے کہ یہ بچے کی شاخت کی اصل بندید ہیں جو کہ وہ خاندان کے بروں کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے سے سیکھتا ہے اور یہ بڑے ایک نہیں تھافتی معاشرت کا حصہ ہوتے ہیں۔

محض ذخیرہ کا دوسرا حصہ ان رویوں پر مبنی ہوتا ہے جن کو خاندان یا معاشرہ موزوں اور ضروری خیال کرتے ہیں۔ یہ روئیے لازمی طور پر جو شتوں اور قراتبوں میں گزرے ہوتے ہیں جن کو معاشرت دوسرے گروہوں کے ساتھ تشکیل دیتی ہے۔ ایسے رویوں کے امکانات جو متوقع برداشت کے لازمی قواعد کا کام کرتے ہیں ان معاشروں میں زیادہ ہیں جہاں فرقہ بندی کا عضر ہوتا ہے اور اس میں کئی ایک ماشی، ایک پیچیدہ نقشے میں موجود چکبوں میں جڑے ہوتے ہیں۔ یہ وضاحت بھارتی معاشرت کے زیادہ قریب ہے جہاں کیشہ المذاہب اور ذات پات کا نظام جاری ہے۔ ایسی معاشرت میں ”سماجیانے“، کامل ”دوسروں یا غیروں“ کی جانب مختلف انداز میں ہوتا ہے۔ (2) بچے کی ابتدائی سماجیت جو شتوں کے ذھانچوں میں وقوع پذیر ہوتی ہے وہ معاشرے کے ایک فرد کی حیثیت سے اس کی ذات کے لئے ایک جدی نظریہ پیدا کرنی ہے۔ یہ علامتی پیدائش جو طبعی پیدائش سے مختلف ہے۔ ایک پیچیدہ اور طویل عمل ہے جو نشوونما پاتے ہوئے بچے اور

”دوسروں“ کے درمیان ہوتا ہے۔ زبان بطور مشترک اقدار، اور اک اور روزمرہ کے معاملات کے اطوار کے ذخیرے کے طور پر اس عمل کے لئے ایک عظیم و سلیے کام سر انجام دیتی ہے۔ یہ اس مشترک علم کے ایک بہت بڑے تحرک تعمیم کار کا کردار بھی ادا کرتی ہے جو ایک بالغ سوسائٹی (جس نبی پنج کے والدین رہتے ہیں) کے لئے عقل و دانش کا منبع ہے۔ پنجے اس علم کو بغیر کسی وضاحت یا نجت کے امکان کے سکھتا رہتا ہے۔ جیسا کہ Luckman's Berger کہتے ہیں۔ ”اگرچہ پنج سماجیت کے اس عمل میں اتنا مجبول بھی نہیں ہوتا، یہ بڑے ہوتے ہیں جو چیزوں کے اصول قائم کرتے ہیں۔“ (3) اس دور میں پنجے جو علم حاصل کرتا ہے اس میں کردار سے متعلق روئیے بھی شامل ہوتے ہیں مثلاً لڑکے اور لڑکی کے لئے موزوں سمجھے جانے والے روئیے اور ساتھ ہی عام نوعیت کے روئیے وغیرہ اس میں برداشت، اور اک اور اقدار (جو موزوں ہوں) بھی شامل ہیں۔

ترتیب کے اس عمل میں جو علم بالفون کی جانب سے پنجے کو حاصل ہوتا ہے۔ وہ ایک علامتی حقیقت کی تحریر کرتا ہے اور پنجے اس سے معاملہ کرتا اور اس میں رہتا ہے۔ یہ حقیقت لازمی طور پر اختیاری ہے۔ مفہوم معاشرے کے صرف نازک اور زیادہ خاموش پہلو ہی اسے بتائے جاتے ہیں۔ سماجی ماضی کی یادداشت ایسا ہی ایک حصہ ہے۔ اسے زیادہ تفصیلی و اتفاقات کی صورت میں بتانے کی وجایے معاشرتی علم کے نچوڑ کی ٹھکل میں یاد رکھنے کو کہا جاتا ہے۔ فرد کی بالغ یادداشتیں کو ایک مشترک ماضی میں یوں جگہ دی جاتی ہے کہ سوانح عمری، ورش اور دیومالا بیت ایک پیچیدہ جانی کی صورت میں نظر آتے ہیں ان کی تربیت ایک ایسی دنیا میں کی جاتی ہے جو مسلسل اور لامحدود ہے اور ان کی زندگیوں سے زیادہ طویل ہے۔ یہ لامدد تسلسل شناخت دینے کی طاقت رکھتا ہے اور اس سے ایسی نوعیت کے سوالات کے جواب ملتے ہیں جیسے ”میں کہاں سے آیا ہوں؟“ چونکہ پنجے کی پروش ایک طاقت اور فیصلہ کن انداز میں اس سوال کا جواب دیتی ہے لہذا پنجے کے اندر ایک ہمہ پہلو مصروف کردار موجود ہوتا ہے جو شخصیت کی تخلیل کرتا ہے۔

جب تک پنجے سکول جاتا ہے اس وقت تک اس پر وہ بنیادی اور گہری چھاپ پڑ چکی ہوتی ہے جو کہ ایک معاشرے کے فرد ہونے کے ناطے اس نے ابتدائی سماجیت کے تیجے کے طور پر حاصل کی ہوتی ہے۔ اس طرح سکول کے پاس کوئی اور چارہ نہیں ہوتا سوائے اس کے کوہ پنجے کی پہلی سے یہ تخلیل شدہ شخصیت کے ساتھ کام کرے۔ وہ لوگ جو پنجے کی سکول کی تعلیم میں بطور پالسی ساز

شامل ہیں یا نصاب ترتیب دیتے ہیں، درسی کتابیں لکھتے ہیں اور بے شک اساتذہ بھی اس میں شامل ہیں ان کے لئے ایک چیلنج یہ درپیش ہوتا ہے کہ بچے کو اس قابل کیسے بنایا جائے کہ وہ ایک مدل اور مربوط طریقے سے اپنی تہذیب یافتہ ذات کو آگے بڑھائے۔ عملی صورت میں اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ بچے کو کس طرح تیار کریں کہ وہ ہنی تجسس کوشوری طور پر اپنی ذات میں کس طرح منعکس کرے یہاں تک کہ یہ ذات معروضی دنیا کے ساتھ عمل انگیز ہو جائے۔

### سکول میں سیکھنا

زیادہ تر ملکوں میں جدید قومی تعلیمی نظام خواہ اصولوں پر ہو یا کاغذ کی حد تک، اسے بچوں کی ہنی وسائل کی ترقی کے لئے استعمال ہونا چاہئے لیکن عملی طور پر سکولوں میں دی جانے والی تعلیم بمشکل ایک بچے کو کوئی موقع یا ہنی وسیلہ فراہم کر پاتی ہے کہ وہ اپنی سماجیاتی ذات میں اس کو منعکس کر سکے۔ عام طور پر یہ تعلیمی نظام بچوں میں وفادار شہری بننے کی خصوصیات کو کاشت کرتے ہیں بجائے اس کے وہ اپنی ہنی اور مفکرانہ صلاحیتوں کو برداشت کارلا میں۔ جہاں تک ماضی کو پڑھانے کا اتعلق ہے مختلف نظام ہائے تعلیم میں سکول، بچوں کو سماجیانے کا کام ایک ”منظور شدہ قومی ماضی“ سکھانے میں سراجام دیتے ہیں اور ظاہر ہے کہ یہ منظوری دینے والی ایجنسی ریاست ہوتی ہے۔ (4) ابتدائی سماجیت کے بر عکس (جو خاندان میں تھکیل پاتی ہے)، سکول ٹانوی سماجیت کے ادارے ہیں اور قومی ماضی کی سرکاری طور پر منظور شدہ تعلیم کا استعمال کرتے ہیں تاکہ بچے اس سے متاثر ہوں اور منودب شہری بننے کی جو موقع ان سے کی جاتی ہے اس کے لئے کردار ادا کرنے کو تیار رہیں۔ یہ کردار ایک ملک میں سروچ حالات پر منحصر ہوتا ہے۔ روزمرہ زندگی میں منودب شہری بننے سے حالت جنگ میں ٹمن کی خاطر لڑنے تک کے کردار اس میں شامل ہیں۔

سکول کے کردار کو زیادہ قریب سے دیکھنے کے لئے ضروری ہے کہ ہم ماضی کے واقعات کے علم اور ان اوقاعات سے متعلق آگاہی کے خصوصی شعبوں میں فرق قائم کریں۔ اول ماضی کا علم کسی دوسری معلومات کی طرح ہے جسے ذہن میں، تصورات قائم کئے بغیر محفوظ رکھا جاسکتا ہے۔ چنانچہ ایک چھ سال کا بچہ ہمیں بتلا سکتا ہے کہ بھارت نے برطانوی راج سے 15۔ اگست 1947ء کا آزادی حاصل کی لیکن اسے یہ پتہ نہیں کہ برطانوی راج کیا ہے اور اس سے آزاد ہونے کے کیا

معنی ہیں؟

یہ آگاہی کہ ماضی کا درجہ یا اس کی قدر آج کے دن تک موجود ایک حقیقت ہے، اس طرز کے علم کے حصول سے بکسر مختلف ہے۔ اس کے علاوہ یہ آگاہی کہ ماضی، وقت کا ایک ایسا جسم ہے جسے ما پا جا سکتا ہے اور عقلی طور پر اس کی تنظیم بھی کی جاسکتی ہے، ہمیشہ ماضی کے واقعات کے علم کو ساتھ لے کر نہیں چلتا۔

بچوں کو ماضی کے واقعات کے بارے میں کم از کم کچھ معلومات کی ضرورت ہو سکتی ہے تاکہ وہ اپنے ماضی کے بارے میں آگاہی کو ترقی دے سکیں۔ یہ اس لئے ہے کہ اشیاء کے ماضی کے مدارج پہنچ کی تھس جلس کے لئے کھلنیں ہوتے جیسا کہ اشیاء کے استعمال یا ان کی طبی اور میکانی خصوصیات میں ہوتے ہیں۔ پہنچ ایک پرانے گھریوال کے اندر جھاٹک کر اس کی کارکردگی کا جائزہ تو لے سکتے ہیں لیکن کسی طرح بھی یہ گن کرنیں بتابتے کہ گھریوال کو کسی کے دادا نے اس وقت خریدا تھا جب والدہ کی عمر آٹھ سال تھی تاوقیتکد انبیں یہ پہلے ہی سے بتانے دیا جائے۔ کسی شے کے ماضی کی کہانی نمائندگی کا معاملہ ہوتا ہے۔ پہنچ اس سے از خود سراغ گا کرنیں بلکہ علم حاصل کرنے کے دوران آگاہ ہوتے ہیں۔ ابتدائی طور پر اندازہ لگانے اور دریافت کرنے کے احکامات ہو سکتے ہیں مثلاً یہ پہنچ کا ناک ایک چیز کیسے پرانی نظر آتی ہے۔ پہنچ کی آگاہی کسی بڑے کی رہیں منٹ ہو گی جو اسے کہانی کی صورت میں اس کے متعلق بتائے۔ یہی وجہ ہے کہ پہنچ سیکھنے کے لئے بڑوں پر اشمار کرتے ہیں کہ ماضی کیا ہوتا ہے اور کن چیزوں پر مشتمل ہے؟ بعد میں اگر موقع ملے تو اپنے اندر خود ایسی صلاحیت پیدا کر لیتے ہیں کہ ماضی کو از خود دریافت کر سکیں۔ (5)

### پیگے کاظمی

جن کا تعلق بچوں کی چشمی نشوونما اور علم کے عام نظریے سے ہے، ہمیں ان چیजوں سے عہدہ برآ ہونے میں قابل قدر مدد بتا ہے جو بچوں کو ماضی کے مطالعے کے دوران میں پیش آتے ہیں۔ اس کے اور اس کے ناقدرین کے کام سے ہم جو وسیع تاریخ اخذ کرتے ہیں ان کا تعلق ان مسائل سے ہے جو یہاں اٹھائے گئے ہیں۔ (6) پیگے کاظمی ہمیں بتاتا ہے کہ بچوں کے سوچنے کی صلاحیت ان تجربات کے دوران مطلقاً طور پر ترقی کرتی ہے جن کا وہ سامنا کرتے ہیں یا یوں کہنا

چاہئے کہ وہ غیر رسمی طریقے سے ان کی تغیر کرتے ہیں۔ مدرس کا اس عمل میں براہ راست کوئی کردار نہیں ہے مساوئے اس کے کوہ بچوں کے تجربات کے مقصد کو دیکھ کر تی ہے۔ یہ نظریہ تجویز کرتا ہے کہ یہ یا کوئی اور مضمون پڑھانے کی کامیابی کا دار و مدار ہماری اس قدر دنی پر ہوتا ہے جو ہم اس مطلقی فریم درک کے بارے میں کرتے ہیں جو بچے اپنے ذہنوں میں تغیر کرتے ہیں۔ یہ یکے کے نظریے سے ہم ایک اور نئتے جواہذ کر سکتے ہیں وہ یہ ہے کہ ترقی ایک جامع عمل ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ مطلقی طریقوں سے سوچنے کی صلاحیت کا نصاب کے مختلف حصوں کے سینکھنے پر بڑا وسیع اثر ہوتا ہے۔ ہم یہ یکے سے سینکھنے ہیں کہ سارے بچپن اور لڑکپن میں مطلقی طور پر سوچنے کی ترقی کس قدر رستہ، طولیں اور پختہ رہ ہوتی ہے۔ ہم اس وقت حیران رہ جاتے ہیں جب ہم چھوٹے بچوں کی مشکلات کے متعلق اس کے دعوے کے بارے میں سنتے ہیں۔ ان مشکلات سے متعلق مسائل میں متغیر نتائج، غیر تغیرات کی قدر رافزاری، تنفس اور یکسانی وقت شامل ہیں۔ (7) یہ کچھ کلیدی نتائج ہیں جو یہ یکے کے بیان کردہ اس طولیں اور حقیقی سفر کی تصوری کشی کرتے ہیں جو بچے نشوونما کے دور میں طے کرتے ہیں۔ یہ نتائج سکول کے علم کے حصول کے مسئلے میں خاصے نازک ہوتے ہیں۔ آخر کار بچے کی ہمی نشوونما کا مقصد اس صلاحیت کو پیدا کرنا ہے کہ وہ علیحدہ طور پر ٹھوس مقاصد کی حامل ہوں، اور متن سے بندھے مطالب سے آزاد ہو سکے۔ یہ یکے کے نظریات کے مطابق بچے کی ذہن کی آزادی لڑکپن میں پیدا ہوتی ہے اگرچہ اس وقت کئی ایک نئے، گویا کہ جذباتی چیز ایک ذہن بچے کو درپیش ہوتے ہیں۔ لڑکپن کے خاتمے پر ایک نوجوان شخص مطلقی راستوں سے تغیر علم کے انحصاری ساز و سامان کی پرواخت کرتا ہے۔ مطالبوں نے ثابت کیا ہے کہ یہ یکے نے جس چیز کو ”رسی سوچ“ کا نام دیا ہے اور لڑکپن میں سکول کے مضامین جیسے سائنس اور حساب میں پیدا ہوتی ہے وہ آگے جل کر تقریباً تمام مضامین اور تاریخ کے پڑھنے میں بھی نمایاں ہو جاتی ہے۔ (8)

ماضی سے متعلق ہمارے علم کی قناعت کا یہ عالم ہے کہ ہم یہ کہتے ہیں کہ ہم جانتے ہیں کہ مااضی کیسا ہوتا تھا؟ البتہ کچھ عرصہ قبل جو فرق پایا گیا، بتاتا ہے کہ اس بات کا علم کر مااضی میں کیا ہوا ہو گا ایک چیز ہے اور یہ کس خاص وقت اور کمن مخصوص حالات میں پیش آیا ہو گا، دوسری چیز ہے۔ تاریخی علم میں کامیابی کے لئے وقت سے آگاہی کا شعور، مااضی کے علم کے لئے ازبس ضروری ہے۔ علیحدہ سوچ رکھنے کی صداقت، قیاس کا تصور اور دلائل میں زبان دانی کی کامیلت کا تعلق

”وقت“ کے ادراک کی پہنچ سے ہے۔ وہ بچے جوان صلاحیتوں کو کسی بھی بنیادی صورت میں ترقی نہیں دے پاتے وہ ماضی کے واقعات اور شخصیات کے بارے میں ایک نظریہ پیدا کر سکتے ہیں لیکن اسے تاریخی سوچھ بوجھ قرار نہیں دیا جاسکتا۔

تاریخی سمجھ بوجھ کی صراحة کے لئے ہم جو معیار قائم کرتے ہیں اس میں سے اوپرینے چیز یہ آگاہی ہونا چاہئے کہ ایک واقعہ جو ماضی میں ہوا، ہم سے تقاضا کرتا ہے کہ ہم ان حالات، اندار اور موقع کی جانچ کریں جنہوں نے اس واقعے میں شامل لوگوں کے کاموں کو ایک خاص شکل عطا کی۔ چونکہ ماضی کا کوئی واقعہ و قوع پڑی نہیں ہو سکتا لہذا ہم اس کا تصور کرتے ہیں یا جس قدر ہو سکے اس کو دوبارہ تمیز کرتے ہیں قطع نظر اس شہادت کے کہ وہ کیسی ہے اور اس واقعے سے اس کا کیا تعلق ہے؟ عام طور پر ایسی شہادت محدود ہوتی ہے اور اس کی موزوںیت، تاریخ دانوں کے نزدیک قابل بحث ہوتی ہے۔ تاریخی سوچھ بوجھ کا تقاضا ہے کہ بطور قاری کے ہم ان مباحثت کی قدر کریں جس کا مطلب یہ ہے کہ ہم جانتے ہیں کہ ماضی کا ایک واقعہ ان لوگوں کو کیوں اجازت دیتا ہے کہ وہ پیشہ وارانہ انداز میں اس کا مطالعہ کریں اور اسے بیان کرنے یا اس کی صراحة کرنے میں ایک محدود درجے کی تصدیق کریں۔ چنانچہ ماضی کی تاریخی سمجھ رکھنا مورخ کے کام میں شامل ہے جس کے بغیر تاریخ کا ایک قاری یہ نتیجہ نہیں نکال سکتا کہ ماضی کا مطالعہ حال کے مطالعے سے کیونکر مختلف ہے۔ (9)

دوسرے تاریخ کی سمجھ یہ تقاضا کرتی ہے کہ کسی متن کو سمجھنے کی بنیادی الیت بھی ہونا چاہئے یعنی سماجی علوم کے دیگر حلقوں مثلاً سیاست، عمرانیات اور فنیات کے تصورات اور نظریات کا استعمال وغیرہ۔ تاریخ کا تعلق معاشرے سے ہے کہ یہ قدیم زمانوں میں کیسے کام کرتا تھا یہ واقعات کے ”تلسل“ سے بھی سروکار رکھتی ہے کہ لوگ اس زمانے میں کیسے زندگی برقرار تھے اور ان میں کیا تجدیلیاں رونما ہوئیں؟ بالعموم مورخین ایک اصطلاح ”انکواری“ استعمال کرتے ہیں جو وہ معاشرے کے مطالعے کے لئے ایک عام قدر ہے۔ ایک بنیادی آگاہی کے ساتھ ساتھ تاریخ ہم سے یہ مطالبی بھی کرتی ہے کہ ہم عام اصطلاحوں جیسے ”ترتیب، قاعدہ، تضاد اور طاقت“ پر بھی غور کریں کہ وہ ماضی میں موجود مخصوص حالات کے متن میں شامل ہوتی ہیں۔ تاریخ کے قاری کو قابل غورحدیک پچ کا حامل ہونا چاہئے تھا تاکہ وہ ایسی اصطلاحات کے لئے متعلق مطالب

اخذ کر سکے۔

تیرے، ایک نفیاً مطالبه جو چیخ کی صورت میں تاریخی سو بھج بوجہ ہم سے کرتی ہے وہ یہ ہے کہ ہم ایک واقعے اور اس میں ملوث لوگوں کا نوش لیں اس کے نتیجے کی صورت میں بھی اور اسی وقت پر بھی، خواہ نتیجہ تھیں کمبل طور پر راہنمائی فراہم کرتا ہو۔ یہ نظریہ زر العید القیاس معلوم ہوتا ہے چنانچہ اس کی وضاحت کرنے کی ضرورت ہے۔ ایک واقعے یاد واقعات کے ایک سلسلے کا انعام کا پر پر کیا اثر ہوتا ہے؟ م سورخین کے لئے یہ بات بڑی دلچسپی کی ہے۔ آخوندگار و واقعات کے تسلیم سے متعلق رہتے ہیں اور محض ایک واقعے پر انحصار نہیں کرتے۔ ہاں م سورخین اگر واقعے کے بتائیں کو سامنے رکھ کر دیکھتے تو وہ بہ شکل اس تناظر اور حکم کو بیان کرتے جو اس واقعے میں ملوث لوگوں کا تھا لیکن خود ان کو پڑتے نہیں کہ ان کے اعمال کا نتیجہ کیا تھا گا؟ تاریخ اس صلاحیت کا مطالبه کرتی ہے جو ایک ٹائم فریم اور تناظر میں داخل ہو سکے لیکن اس کا حصہ نہ بن جائے۔ (10)

ایک کار آمد مثال بھارت کی تقسیم سے پہلے کے سالوں میں پیش آنے والے سیاسی واقعات کی دی جا سکتی ہے۔ واقعیت یہ تقسیم ہوئی اور اس حقیقت سے ہماری آگاہی ان راہنماؤں کے بارے میں مختلف ہے جو تقسیم سے قبل کی سیاست میں فعال تھے خواہ اسے روکنے کی فکر میں تھے یا اس تقسیم کے حق میں مصروف کا رہتھے۔ تاریخی طور پر یہ سمجھنے اور سمجھانے کے لئے کہ تقسیم ہوئی، اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ اس سے قبل ہونے والے واقعات کو ہم یوں دیکھنے کے قابل ہیں کہ ان پر اس حقیقت کا علم نہ ٹھوپیں کہ تقسیم وقوع پذیر ہوئی تھی اور ہمارا علم بھی اس کا مستوجب تھا۔ لیکن جو نقصان ہوا اس کا تذکرہ نہیں کریں گے کیونکہ سزاواری کا یہ عمل جاری ہے۔ اس استعمال کی یہ قابلیت کامل نہیں ہو سکتی کیونکہ کوئی راستہ اور نہیں کہ ہم تقسیم سے متعلق اپنے علم کو ایک ایسے واقعے کے طور پر پانی میں پھینک دیں۔ جس نے ایک خوفناک شکل اختیار کر لی ہو۔ البتہ قبل تقسیم سیاست اور دیگر تقویں کی تعمیر کی کوشش کرنا کہ ہماری آگاہی اس پر اثر انداز نہ ہو کہ واقعیت جو کچھ بھی ہو وہ قبل تقسیم تاریخ کو باقاعدہ اس طرح سمجھنے کے لئے لازم ہے۔

ماضی کے طویل ریکارڈ کی حیثیت سے سکول کی سلسلہ پر تاریخ کی نمائندگی چھوٹے بچوں کو لازمی طور پر ایک اسی طرح کے علمی چیخنے کے طور پر پیش کرنا چاہئے جیسا کہ وہ نصاب کے دیگر مضمومین میں کرتے ہیں لیکن تاریخ کی صورت میں ہو سکتا ہے کہ یہ چیخنے زیادہ پیچیدہ صورت میں

ہو۔ سکول میں تاریخ کا مضمون نہیاں واقعات کا ایک تذکرہ ہوتا ہے جس کے دو چہرے ہیں۔ ہر بڑے واقعے کو اس سے قبل پیش آمدہ واقعات کا نتیجہ بنا کر پیش کیا جاتا ہے اور بیک وقت بعد کے واقعات کے لئے وجوہات یا ذرائع قائم کے جاتے ہیں۔ واقعات کے ایک سلسلے کی قدر افزائی کا مطلب ہو گا کہ طالب علم ایک واقعے کے دونوں پہلوؤں کا دراک کرنے کے قابل ہے۔ ایسے دراک میں ایک مکمل ترقی داد صلاحیت شامل ہے جسے یہکے "تشخیص" یا "اٹ" کا نام دیتا ہے۔ یہ دو یادو سے زیادہ اُن مقاصد کے درمیان فرق محسوس کرنے کی صلاحیت پر مشتمل ہے جو خاص بیانی سلسلوں میں یکساں ہوں۔ نہ کوہ بالا صلاحیتوں کے درمیان تاریخی سوجھ بوجھ کے حوالے سے ایک اعلیٰ درجے کی "تشخیص" نتیجہ خیز ہے، مثلاً یہ بات عیاں ہے کہ تاریخ کے قاری کی حیثیت سے اس بات کی ضرورت ہے کہ تم اپنے تجزیوں اور فیصلوں کو اپنے نتائج کے علم سے رنگ آمیزنا کر دیں۔ اگرچہ "تشخیص" یا "اٹ" کی ترقی ایمینٹری سکول کے سالوں میں عمر کی حد سے اشتراک رکھتی ہے لیکن یہ اشتراک بچے کے لئے حساب کے مضمون کو سیکھنے میں قدرے زیادہ گہرا نہیں ہوتا۔ زبانی بیان شدہ مسائل میں انسانی صور تحال جیسے ادب اور تاریخ کے مطالعے کے تفاسیر کے ضمن میں زیادہ بالغ نظری اور خصوص اور منظم مواد ہونا چاہیے میں "تشخیص" کے نظریے اور دلائل کی ترقی سے متعلق دیگر صلاحیتوں کی مدد سے حل کرنا چاہئے۔

تاریخی سمجھ بوجھ کی ترقی جیسے کہ پہلے تعریف کی گئی ہے۔ تاریخ کی تدریس کے لئے ایک جائز عملی مقصد ہے اگرچہ سکول کا نصاب اور درسی کتب اس مضبوطے کے لئے کافی نہیں ہیں۔ ہندوستان اور پاکستان میں استعمال ہونے والی درسی کتب کے قابلی مطالعے (جو آگے چل کر پیش کیا گیا ہے) میں تاریخی سمجھ بوجھ کی بحث کو بچے کے نقطہ نظر سے درسی کتب پر تبصرے کے لئے معیار کا معاود بنایا گیا ہے۔ آئیے اس بحث کو میتھے ہوئے تم اپنے آپ کو یہ باور کرائیں کہ سکولوں میں تاریخ کی تدریس کے سلسلے میں بچوں کو کیا چیلنج درپیش ہیں؟ یہ دو طرز کے چیلنج ہیں۔ ایک پاضی کے علم سے برآمد ہوتا ہے کہ بچے پاضی کے متعلق زیادہ تر اپنے گھر پر سیکھتے ہیں۔ اس علم میں وہ سور و علی عقائد اور روایتی سکول میں جاری نظریات سے مقصادر ہو سکتے ہیں اور اس تفاسیر سے پیدا ہونے والے مسائل اس وقت مزید بڑھ سکتے ہیں اگر سکول کی جانب سے بچے کے پاضی کے

بارے میں سمجھے ہوئے علم کو تسلیم نہ کیا جائے۔ چیلنجوں کی دوسری قسم اس حد تک ہے جب سکول میں تاریخ کی تدریس کو بچ کی تاریخ کو سمجھنے کی صلاحیت سے ہم آہنگ کر دیا جائے۔ اگر نصاب کا نقش اور درسی کتابوں کا متن اس کے ترقیاتی پبلوؤں کو نظر انداز کرتا ہے تو تاریخ بوریت سے زیادہ شدید ہوں گے اور امتحان میں کارکردگی خراب رہے گی۔ اگر ایک گاڑی چلانے کی مانند تاریخ کی تدریس کی جائے کہ ماضی سے متعلق سرکاری طور پر منظور شدہ معلومات پھیلا دی جائیں تو اسے بمشکل تمام کرنی خالص تعلیمی منصوبہ کہا جائے گا۔

## References

(2)

1. Krishna Kumar, *Learning from Conflict* (New Delhi: Orient Longman, 1996).
2. Avril Powell, 'Perceptions of the South Asian Past: Ideology, Nationalism, and School History Textbooks,' in Nigel Crook (ed.), *The Transmission of Knowledge in South Asia* (Delhi: OUP, 1996), pp. 190-228; Navnita Chadha Behera, 'Perpetuating the Divide: Political Abuses of History in South Asia,' *Himal* (June 1996), pp. 40-43.
3. See *Bulletin of Concerned Asian Scholars* (30: 2, April-June, 1998), especially the essay by L. Hein and, M. Selden, 'Learning Citizenship from the Past: Textbook Nationalism, Global Context and Social Change,' pp. 3-15.
4. James Moffert, *Teaching the Universe of Discourse*

(Boston: Houghton Mifflin, 1968).

5. The idea of an implied reader is derived from response theory. Though developed mainly in the context of literary reading, the theory is applicable to other kinds of texts written for a designated audience, such as school-going children. For an introduction to response theory, see Wolfgang Iser, *The Implied Reader* (Baltimore: The John Hopkins University Press, 1974) and *The Act of Reading* (Baltimore: The John Hopkins University Press, 1978). For an overview of reader-response theory, see Elizabeth Freund, *The Return of the Reader* (New York: Methuen, 1987).

### (3)

1. For a selection of Emile Durkheim's writings, see Kenneth Thompson (ed.), *Readings from Emile Durkheim* (London: Routledge, 1989), especially Reading 12 on 'Moral Education'.
2. See Sudhir Kakar, *The Colours of Violence* (Delhi: Penguin, 1995); for a historical discussion, see B. Chattopadhyaya, *Representing the Other?* (New Delhi: Manoher, 1998).
3. Peter L. Berger and Thomas Luckmann, *The Social*

*Construction of Reality* (New York: Doubleday, 1966).

4. See 'Nations and their Past: The Uses and Abuses of History' in the *Economist* (21 December 1996), pp. 73-76.
5. See John Dewey's essay, 'The Aim of History in Elementary Education' in *The School and Society* (Chicago: University of Chicago Press, 1900).
6. For a comprehensive introduction to Piaget's writings, see Hans, G. Furth, *Piaget and Knowledge* (Chicago: University of Chicago Press, 1969). For a recent commentary, which updates the reader on the wide-ranging debates that Piaget's work has triggered, see Peter E. Bryant's essay on Piaget in Roy Fuller (ed.), *Seven Pioneers in Psychology* (London: Routledge, 1995).
7. For a lucid explanation, see David Elkind, *Child Development and Education* (New York: OUP, 1976).
8. See Hilary Cooper, *The Teaching of History* (London: David Fulton, 1992); Donald Thomson, 'Some Psychological Aspects of History', in W.H. Burston and C.W. Green (eds.), *Handbook of History Teachers* (London: Methuen, 1972).
9. For a discussion of historical understanding, see *The Aims of School History* (London: Institute of Education, 1992). For a discussion of evidence in history, see

Richard J. Evans, *In Defence of History* (London: Granta, 1997).

- Peter Knight has discussed the problems of applying the concept of empathy in the teaching of history, in 'Empathy: Concept Confusion and Consequences in a National Curriculum,' *Oxford Review of Education* (15: 1, 1989), pp. 41-53.



## بدلتی دنیا کرچی

ایڈیٹر: ہدایت حسین

جوائیٹ ایڈیٹر: پروفیسر ریاض صدیقی

رابطہ آفس: 513 یونی شاپنگ سینئر عبداللہ ہارون روڈ صدر، کراچی

## تنوع سے نفرت:

**پاکستان کے تعلیمی نظام میں مسلم اکثریت، کے تصور کی بالادستی**

ڈاکٹر اے۔ انج۔ نیر/ترجمہ: حسن عابدی

پاکستان سے اگر یہ امید کی جائے کہ وہ ایک قوم ہوتے ہوئے اپنے تمام شہریوں میں اپناست اور مساوی حیثیت کا احساس پیدا کرنے کے لیے حتی الوضع کوشش کرے گا تو یہ امید نہایت معقول ہوگی۔ جب وہ اپنی ترقی اور خوشحالی کے لیے بھی لوگوں سے خواہ ان کا تعلق کسی بھی ذات، مسلک اور عقیدے سے ہو، اعانت کا تقاضہ کرتا ہے تو اس سے یہ بات ممکن نہیں کہ ہر ایک کو مساوی حیثیت اور حقوق دینے سے انکار کر دے۔ اگر ایسا ہوا تو محروم رہ جانے والے لوگوں میں معاشرے سے لا تعلقی کا احساس فروغ پائے گا۔

ایک کثیر اسلامی اور کثیر انسانی ملک ہونے کے علاوہ پاکستان ایک کثیر المذہبی ملک بھی ہے۔ معاشرے میں غیر مسلموں کی تعداد اچھی خاصی ہے۔ ان میں بہت سے لوگوں نے معاشرے کی فلاح کے لیے زبردست خدمات انجام دی ہیں۔ ان میں اے آر کار بیلکس، دراب پٹیل، سوبھو گیان چنانی، سیسل چوہدری، پسی سدھوا اور ایسے بہت سے لوگ شامل ہیں جو پاکستان کا قابل فخر سرمایہ ہیں۔

پاکستان میں بھاری آبادی چونکہ مسلمانوں کی ہے اس لیے ان میں اپنی اکثریت ہونے کا زعم ہمیشہ موجود رہا ہے۔ لہذا یہ کوئی حیران کن بات نہیں کہ اکثریت کے کچھ بول چال اور طور طریقوں کو روایج مل گیا اور اس کے نتیجے میں اس کا عکس تعلیم میں بھی نظر آنے لگا۔ مسلمانوں کے

جذباست و احساسات کی چھاپ دیگر آبادی پر بھی پڑی۔ تاہم بچوں کے ذہنوں کو نصابی کتب کے ذریعے، ایک سانچے میں ڈھالنے کی کوشش، اس کے بعد کی صورت حال ہے جس کا آغاز نہایت دل جنم کے ساتھ صرف اسی (80ء) کے عشرے کے اوائل میں ہوا جب ریاست نے اسلامیانے دل جنم کے ساتھ صرف اسی (80ء) کے عشرے کے اوائل میں ہوا جب ریاست نے اسلامیانے دل جنم کے ساتھ صرف اسی (Islamization) کے عمل کو اپنا سیاسی ایجاد ابھالیا۔ تعلیمی نصاب کی ازسرنو تفکیل ہوئی اور درسی کتابیں دوبارہ لکھی گئیں جس میں پاکستان کو ایک بھاری بھر کم مسلم اکثریت کی اسلامی ریاست بنا کر پیش کیا گیا۔ اس میں نو عمر غیر مسلم طلباء کے لیے یہ سبق مرتضیٰ طور پر موجود تھا کہ ان کا شخص، قوی شناخت سے باہر ہے۔

اسے یہ سمجھا جائے گا کہ اقلیتوں کی ضرورتوں اور خواہشوں کے لیے اکثریت میں چونکہ معمول، کی جسی پائی جاتی ہے، اس لیے اور بیان کردہ صورت حال اس کا نتیجہ ہوگی۔ لیکن یہ زعم اکثریت صرف نہ ہب تک مدد و نہیں۔ اس کا انتہا رقہ می، لسانی اور درسی صورتوں میں بھی ہوتا ہے۔ تاہم یہ زعم برتری جو نکلے اسلامیانے کے عمل سے پہلے نصاب اور درسی کتب میں ظاہر نہیں ہوا تھا لہذا واضح طور پر نتیجہ بھی نظر آتا ہے کہ یہ اسلامیانے کے عمل کا حاصل ہے۔ پاکستان میں مسلمانوں کے زعم اکثریت کا نتیجہ، غیر مسلموں کے لیے ایسے ماحول کی صورت میں لکھا ہے جس میں وہ (1) کم حقوق اور مراعات کی بنا پر دوسرے درجے کے شہری بن جاتے ہیں۔ (2) ان کی حسب اولین مشکوک ہو جاتی ہے اور (3) معاشرے میں ان کی خدمات کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ نتیجہ یہ کہ ان میں معاشرے سے متعلق کوئی دلچسپی باقی نہیں رہ جاتی۔

کٹرا اسلام پسندوں کے نزدیک اس معاشرے میں جہاں اسلامی قوانین نافذ ہوں، غیر مسلم ذمی کہلاتے ہیں اور انہیں تحفظ دینے کی بنا پر ان پر جزیہ نافذ کیا جاتا ہے اور کسی عسکری فریضے یعنی جہاد سے ان کو فارغ کر دیا جاتا ہے۔ اس طرح مدد و حقوق کے ماحول میں زیست کرنا ان کا مقدر ہو جاتا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ اس عقیدے کی بنا پر پاکستان میں مذہبی اقلیتوں کو قوی تشخص کے دائرے سے باہر کھا گیا ہے۔

اسلامیانے کے عمل کے تحت تعلیمی پروگرام اس طرح وضع کیا گیا جو ایک مخصوص اسلامی مکتبہ، مکتبہ کے تلفظ تعلیم کے مطابق ہو جس کا تقاضہ یہ ہے کہ سارے علم کا مکمل دسیلہ وہی کچھ ہے جو الہی ہے اور یہ کہ دنیاوی علوم کو الہامی علوم کے مطابق ہونا چاہیے۔ جماعت اسلامی کے بانی سید

ابوالعلیٰ مودودی نے یہ دلیل دی ہے کہ ایک اسلامی معاشرے میں جو کچھ بھی سکھایا جاتا ہے، وہ الہامی علم کے حوالے سے ہونا چاہیے، اس طرح ہر مضمون اسلامیات کا مضمون بن جاتا ہے۔ اس فلسفہ تعلیم کا براہ راست نتیجہ ذیل کے بنیادی اصول کی صورت میں پاکستانی نصاہب کی دستاویزات میں سکرار کے ساتھ جگہ پاتا ہے۔

دری معاویہ میں دنیاوی اور نہیں تصورات کے درمیان علیحدگی کا تصور پیش نہ کیا جائے بلکہ سارے معاویہ اسلامی نقطہ نظر سے پیش کیا جائے۔<sup>1</sup>

اسلامیانے کے اس دور میں زیادہ تر دری معاویہ اصول کی بنیاد پر تیار کیا گیا تھا اور وہ آج بھی تعلیمی فلسفے اور عمل کی راہ میں رہنمای اصول کے طور پر موجود ہے۔<sup>2</sup>

اس مقاولے کا مقصد خاص طور پر تمدن دری معاویہ کا تجویز ہے: سو شل اسلامیہ لعین معاشرتی علوم / پاکستان اسلامیہ، اردو اور انگریزی۔ بھی نماہب کے طلبکو انہیں پڑھنا اور یاد کرنا ہوتا ہے۔ اسلامیاب بھی ایک لازمی مضمون ہے لیکن صرف مسلمانوں کے لیے ہوتا ہے۔ ان تین لازمی معاویہ میں چار موضوعات نہایت شدود میں سامنے آتے ہیں جو دری نصاہب اور دری کتب میں بڑے نمایاں انداز میں موجود ہیں:

الف) پاکستان صرف مسلمانوں کے لیے ہے۔

ب) طالب علم کا نہ ہب خواہ کچھ بھی ہو، لیکن اسلامیات کا مضمون ہر ایک کو جبراً پڑھایا جائے گا اور اس میں قرآن مجید کا پڑھنا بھی لازمی ہو گا۔

ج) نظریہ پاکستان کو عقیدے کے طور پر باطن میں داخل کر دیا جائے اور ہندوؤں اور ہندوستان سے نفرت پیدا کی جائے۔

د) طلبہ پر زور دیا جائے کہ وہ جہاد اور شہادت کا راستہ اختیار کریں۔

ذیل میں انہی موضوعات پر تفصیل سے بحث کی گئی ہے:

الف) صرف مسلمان پاکستانی ہوں گے

مسلمان اور پاکستانی دونوں کو ہم آہنگ کر دینے کے عمل کا آغاز اسکول کی تعلیم میں بہت ابتداء سے ہی ہو جاتا ہے۔ مثال کے طور پر مارچ ۲۰۰۲ء میں پہلوں کی ابتدائی تعلیم (National

Early Childhood Education) کا جو تازہ ترین نصاب جاری ہوا ہے اس کا مقصد

بچوں میں اسلامی شخص اور اپنے پاکستانی ہونے کے فخر کو اجاگر کرنا ہوگا۔<sup>3</sup>

یہاں یہ ذکر نہیں کہ اس کا نفاذ صرف مسلمان بچوں کے لیے ہو گا۔ اس مقصد کے تحت جس تعلیمی مواد کی سفارش کی گئی ہے، وہ ساری اسلامیات پر ہتھی ہے، جسے تمام مذاہب کے طلباء کو پڑھنا ہوگا۔<sup>4</sup>

یا جماعت چہارم کے طلباء سے یہ مطالبہ کیا گیا ہے کہ وہ پاکستان کو ایک اسلامی ریاست بسجھیں اور اس کے لیے اپنے دل میں گھری محبت پیدا کریں۔<sup>5</sup>

یا جماعت چہارم اور پنجم کے طلباء کے لیے اردو کا جو نصاب مقرر ہے اس کا تقاضہ ہے کہ طلباء میں یہ احساس پیدا کیا جائے کہ وہ ایک مسلمان قوم کے افراد ہیں، لہذا اسلامی روایت کے مطابق ان کو راست باز، ایمان دار، حب وطن اور جاناز جماہد بنانا ہوگا۔<sup>6</sup>

اس کے علاوہ اردو نصاب مندرجہ ذیل مقاصد کو بھی اپنے ہدف کے طور پر اختیار کرتا ہے:

- طلباء دین کی باتیں کریں (مثلًا یہ کہ اللہ ایک ہے، محمد ہمارے محبوب پیغمبر ہیں) اور ان میں یہ احساس پیدا ہو کر ہم سب مسلمان ہیں۔<sup>7</sup>

- اپنے اندر یہ کمال یقین پیدا کریں کہ پاکستان، اسلامی عقائد اور ثقافت کے تحفظ کی خاطر وجود میں آیا ہے اور یقین پیدا کریں کہ پاکستان کی طاقت کی اصل بنیاد اسلام ہے۔<sup>8</sup>
- پاکستان کی آئندہ نسلوں کو ایسی تعلیم دینا اور ان کی تربیت کرنا کہ وہ ایک پی اور عملی مسلمان نسل بنیں۔<sup>9</sup>

- مسلمان ہونے اور پاکستانی ہونے کے احساس تفاخر کی نشوونما کرنا۔<sup>10</sup>

- ایک بچہ اس بات کو سمجھے گا کہ قومی پٹجر، مقامی پٹجر یا مقامی رسم و رواج نہیں ہے، لیکن اس سے مراد وہ پٹجر ہے، جس کے اصول اسلام میں معین کیے گئے ہیں۔<sup>11</sup>

- نصابی کتب اس نکتے سے اپنی ابتداء کرتی ہیں اور اپنے مطالبوں کو اس طرح بیان میں لاتی ہیں جس کے لیے ذیل کی مثالیں ہیں۔ درجہ دوئم کی اردو کی کتاب میں ایک سبق کا عنوان ہے، ہمارا ملک۔ اس کی پہلی سطر یہ ہے:

”ہمارا ملک پاکستان ہے۔ ہم اپنے ملک میں رہتے ہیں۔ یہاں مسلمان

رہتے ہیں۔ مسلمان یقین کرتے ہیں کہ اللہ ایک ہے۔ وہ نیک عمل کرتے  
ہیں...<sup>12</sup>

یا درجہ ششم کی کتاب کا یہ سبق:

میں کون ہوں؟ میں ایک مسلمان ہوں۔ میں اپنے ملک سے پیار کرتا  
ہوں۔ اپنے لوگوں سے پیار کرتا ہوں۔ تم جانتے ہو کہ تم مسلمان ہو اور  
تمہارا دین اسلام ہے۔<sup>13</sup>

اس سے ایک نہایت ضرر رسال پیغام دوسروں تک پہنچتا ہے۔ پاکستانی ہونے کا مطلب  
ہے مسلمان ہونا اور یہ کہ صرف مسلمان چچ پاکستانی شہری ہوتے ہیں۔ حب الوطنی کو اسلامی  
جدبے کے ساتھ جوڑ دیا گیا ہے۔ جس طریقے سے یہ بات کہی گئی ہے اس سے صاف طور پر نہ ہی  
اقلیتوں کو الگ کر دیا گیا ہے۔

ایک کتاب میں اچھی باتوں کی فہرست دی گئی ہے جس میں یہ بات بھی شامل ہے کہ:  
اچھے لوگ وہ ہیں جو قرآن پڑھتے ہیں اور دوسروں کو قرآن پڑھنا  
سکھاتے ہیں۔<sup>14</sup>

گویا دوسرے عقیدے کے لوگ اچھے نہیں ہو سکتے۔

**ب) غیر مسلم طلبہ کو اسلامیات کی جبری تعلیم دینا**

تعلیمی مواد کے ذریعے تمام طلبہ کو اسلامیات پڑھانے کی کوشش کی جاتی ہے۔ خواہ ان کا  
عقیدہ کچھ بھی ہو انہیں سو شل / پاکستان اسٹڈیز، اردو اور انگریزی کے ذریعے اسلامیات پڑھائی  
جاتی ہے۔ اگرچہ غیر مسلم طلبہ پر یہ لازم نہیں کہ اسلامیات کا چوتھا لازمی مضمون اختیار کریں لیکن  
اسلامیات سیکھنے اور اس میں امتحان دینے کی صورت میں انہیں 25 فیصد زائد نمبر کی غیر معمولی  
ترغیب دی جاتی ہے۔

ان تمام مضامین کے نصاب کا تقاضہ یہ ہے کہ ہر پاکستانی طالب علم یا طالبہ، خواہ اس کا عقیدہ  
کچھ بھی ہو، اسلامی اصول، روایات، رسوم و رواج وغیرہ سے محبت کرے، ان کا حترام کرے اور  
ان پر عمل کرے۔ نصاب اور درسی کتب دونوں اس سلسلے میں نہایت واضح ہیں۔

ابتدائی درسی تعلیم کے نصاب (NECEC) میں یہ اہتمام کیا گیا ہے کہ بچے مندرجہ ذیل آداب زندگی سکھیں۔ 15

خیر مقدمی کلمات اختیار کریں، مثلاً اسلام علیکم کہیں۔

انہیں یہ معلوم ہو کہ بسم اللہ کب کہا جاتا ہے۔

پہلاں کلسہ پڑھیں اور اس کا غیرہ بھیں۔

ٹھنڈے وقت نمازوں کے نام یاد رکھیں۔

رمضان اور عیدین کے معنی سمجھیں۔

1995ء کے بنیادی تعلیمی نصاب کے مطابق اردو کے نصاب میں درج ذیل مقاصد پیش نظر رکھے گئے ہیں۔

اسلامی عقائد سے آگاہی اور ان سے محبت پیدا کرنا اور بچوں کی تربیت اسلامی القدار کے مطابق کرنا۔ 16

- اسلامی طرز زندگی پر فخر کرنا اور اسلامی تعلیمات حاصل کرنے اور انہیں اختیار کرنے کی کوشش کرنا۔ 17

اسلامی طرز زندگی کے اصولوں کو اختیار کرنے کی کوشش کرنا۔ 18

- مساجد کے اندر صلوٰۃ باجماعت میں شریک ہونا اور موزون و امام کے لیے احترام کے جذبات کو فروغ دینا۔ 19

قرآن کریم کی تلاوت کرنا اور اس کا احترام کرنا۔ 20

- اسلامی تاریخ کے واقعات کو بغور سنبھالنا اور اس سے لطف اندوز ہونا۔ 21

- اسلامی طرز زندگی کے اصولوں پر عمل پیرا ہونے کی کوشش کرنا۔

- اسلامی عقائد اور اعمال کا احترام کرنا۔

- قرآنی تعلیمات کو سمجھنے کے لیے دینی کتب کا مطالعہ کرنا۔

- اسلامی یا قومی رسوم و رواج کا احترام کرنا اور دوسروں پر ایسا کرنے کے لیے زور دینا۔

اسلامی روایات سے محبت کرنا۔

- نصابی کتب میں ایسے مضامین کو کافی تعداد میں شامل کرنا جن میں اسلام کی عظمت کی اہمیت

پر بہت زور دیا گیا ہو۔

اسلامی یا قومی موضوعات پر تقریبات منعقد کرنا اور طلبہ سے یہ کہنا کہ وہ ایسی نظمیں وغیرہ یاد کریں جن میں قومی اور اسلامی جذبات کا اظہار کیا گیا ہو۔

یہ بہرہ طور ایک طویل اور ختم نہ ہونے والی فہرست ہے۔

اردو زبان کے نصاب میں تو اس باقی بھی دے دیئے گئے ہیں۔ چوتھی جماعت کے لیے یہ ایک چھوٹا سا نامونہ ہے۔ 22

## نصابی کتب کی تیاری کے لیے تجاویز

### جماعت چہارم کتابوں کے عنوانات

- آنحضرتؐ کی حیات طیبہ کے واقعات کا بیان۔ آنحضرتؐ کے خاندان اور اسلامی شخصیات (آئندہ) کا بیان
- اسلام کی تاریخ سے ماخوذ کہانیاں۔
- پچی دوستی (حضرت ابو بکر صدیقؓ کی زندگی)
- اسلام کے مبلغین کا بیان
- اسلام کی نامور خواتین
- اقوال زریں (مسلمان مفکروں، دینی عالموں اور روحانی پیشواؤں کے اقوال)

### جماعت پنجم اسباب کے عنوانات

- آنحضرتؐ کی حیات طیبہ کے واقعات۔ آپؐ کے خاندان اور اسلامی قائدین کی زندگی۔

- 2 آنحضرت کے رفیقوں (حضرت عثمانؓ کی زندگی اور آپ کی قربانیاں) اور آئمہ کی زندگیوں کی کہانیاں۔
- 3 تحریک پاکستان کے بارے میں کہانیاں۔ پاکستان کی ممتاز شخصیات اور پاکستان کے شہدا۔ کا تمذکرہ۔
- 4 سادہ کہانیاں جن میں جہاد پر زور دیا گیا ہو۔
- 5 دنیا کے اسلام کا اتحاد

یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ پنجاب اور وفاقی دارالحکومت میں اردو کی تازہ ترین نصابی کتب میں مذہبی (اسلامی) مواد درج ذیل تابع سے شامل کیا گیا ہے:

|                    |                     |
|--------------------|---------------------|
| جماعت اذل 23       | 25 میں سے 4 راسپاٹ  |
| جماعت دوام 24      | 33 میں سے 8 راسپاٹ  |
| جماعت دوام 25      | 44 میں سے 22 راسپاٹ |
| جماعت سوم 26       | 51 میں سے 23 راسپاٹ |
| جماعت چارم 27      | 45 میں سے 10 راسپاٹ |
| جماعت پنجم 28      | 37 میں سے 7 راسپاٹ  |
| جماعت ششم 29       | 46 میں سے 14 راسپاٹ |
| جماعت هفتم 30      | 53 میں سے 16 راسپاٹ |
| جماعت هشتم 31      | 46 میں سے 15 راسپاٹ |
| جماعت نهم و دهم 32 | 68 میں سے 10 راسپاٹ |

اسی طرح سو شش اسٹڈیز (سامجی علوم) ہے۔ یہ بھی ایک لازمی مضمون ہے اور اس کی تدریس تیریجی جماعت سے شروع کر دی جاتی ہے، اس کی درسی کتب میں کم سے کم چار ابواب شخصیات کے بارے میں ہوتے ہیں جو لاحقہ اسلامی دینی شخصیات ہوتی ہیں۔ تفصیل ذیل میں ملاحظہ کیجیے:

جماعت سوم: حضرت آدم، حضرت ابراہیم، حضرت عیسیٰ اور حضرت محمدؐ کے بارے میں ابواب۔ 33

جماعت سوم: حضرت آدم، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ، حضرت عیسیٰ  
اور حضرت محمدؐ کے بارے میں ابواب۔ 34

جماعت چہارم: حضرت محمدؐ، حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ اور حضرت خدیجہؓ  
پر ابواب۔ 35

جماعت پنجم: حضرت فاطمہؓ، محمد بن قاسم، شاہ ولی اللہ۔ 36

اس طرح تمام غیر مسلم طلبہ کو تعلیم کے مرتبہ دھارے میں رہتے ہوئے اسلام کی نہیں  
تعلیمات جبراپڑھنی پڑتی ہیں۔ دراصل قوی نصاب تعلیم کی تازہ ترین و ستاویز میں صاف طور پر یہ  
تاکید کی گئی ہے کہ:

”قرآنی اصولوں اور اسلامی طریقوں کو، درسی نصاب کا جزو لازم بنایا  
جائے تاکہ قرآن پاک کا بیان مدرس کے عمل کے دوران اور تربیت  
کے مرحلے میں ہی شخصیت کا جزو بن جائے۔ پاکستان کی آئندہ نسلوں کو  
اس طرح تعلیم دی جائے اور ان کی تربیت اس طرح کی جائے کہ وہ  
اکیسویں صدی ایک سچے اور باعمل مسلمان بنیں اور نئے ہزاریے میں  
نہایت جرأت سے داخل ہوں۔“ 37

قوی نصاب تعلیم اردو زبان کی مدرسیں سے درج ذیل مقاصد کے حصول کا تقاضہ کرتا  
ہے۔ 38

- طلبہ میں مذہب سے محبت اور نہیں ہی شخصیات کے لیے احترام پیدا کرنا۔
- خدا کی وحدانیت پر کامل یقین پیدا کرنا اور یہ جان لینا کہ اللہ تعالیٰ نے ہی اس کائنات کی  
تحقیق کی ہے۔

- یہ تعلیم کرنا کہ اسلامی طور طریقے ہی سب سے اعلیٰ ہیں۔
- اللہ تعالیٰ کے تمام پیغمبروں کے لیے حضرت محمدؐ، آپؐ کے اہل بیت، آپؐ کے رفقاء، آئمہ اور  
قائدین کے لیے عقیدت کے جذبات پیدا کرنا اور یہ کہ ان کی تعلیمات کو جاننے اور انہی  
کے طریقے سے چلنے کی کوشش کرنا۔

- اسلامی دنیا سے محبت اور یگانگت کے جذبات برقرار رکھنا

- دوسرے مذاہب کے رہنماؤں، کتابوں اور عبادت گاہوں کا احترام کرنا۔
- جہاد کی برکتوں سے آگاہ ہونا اور اس (طالب علم) کے دل میں جہاد کے لیے شدید جذبات پیدا کرنا۔ اس طرح نصاب سے حقیقی خود پر چل جاتا ہے کہ وہ غیر مسلم طلبہ کے وجود اور ان کی ضرورتوں کی طرف سے کتنا لائق ہے۔

**قرآن کریم کی لازمی خواندگی:**

### **پاکستان کے آئین کی غلط تشریع اور اس کی خلاف ورزی**

اس کا دوسرا اور زیادہ تشویشناک حصہ وہ ہے جس میں غیر مسلم طلبہ کو قرآن کی خواندگی کا پابند کیا گیا ہے۔ واضح رہے کہ یہ نصاب اسلامیات کا نہیں ہے جس کا غیر مسلموں کے لیے یکھنا ضروری نہیں بلکہ یہ نصاب اردو کا ہے جو ایک لازمی مضمون ہے۔

اردو کی نصابی کتب میں جو پہلی سے تیسرا جماعت تک کے لیے ہیں اور جنہیں تمام عقائد کے طلبہ کے لیے پڑھنا ضروری ہو گا، قرآن کے اس باقی بھی شامل ہیں۔ پہلی جماعت سے چل کر جس میں عربی کے حروف حججی سے متعارف کر دیا گیا ہے اور سبق کا عنوان 'اقراء' ہے درج دو ہم کی اردو کتاب میں اوقاف تک جس کا عنوان 'اعراب' ہے، پھر تیسرا جماعت کی اردو کتاب میں قرآن فہری کے سبق تک اکاون میں سے سات اس باقی قرآن پڑھنے کے بارے میں ہیں۔ غیر مسلم طلبہ کے لیے بھی انہیں پڑھنا ضروری ہو گا اور امتحان پاس کرنے کے لیے اس کی تیاری کرنی ہو گی۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ ان درجات کے اردو نصاب میں اس کو شامل نہیں کیا گیا ہے۔ یہ صریحاً جائز ہی اقلیتوں کے حقوق کی خلاف ورزی ہے۔

مارچ 2002ء کے قومی نصاب میں انگریزی کی خواندگی کے لیے درج ذیل مقصد کو

**لازمی قرار دیا گیا ہے:**

'نصاب میں قرآن کے اصولوں اور اسلامی طور طریقوں کو جزو لازم بنایا جائے تاکہ قرآن پاک کا پیغام، تعلیم اور تربیت کے عمل کے دوران شخصیت میں شامل ہو جائے۔ پاکستان کی آئندہ نسلوں کو تعلیم اور تربیت سے باعمل مسلمان بنانا ہو گا۔'

یہ مقدمہ ظاہر طور پر قوی تسلیمی پالیسی کی تقلید کرتا ہے اور جو اسے آئینی ضرورت قرار دیتا ہے۔ آئین کا آرٹیکل (2) کو کہا ہے کہ:

پاکستان کے مسلمانوں کی ضرورت کے موجب ریاست کی یہ کوشش ہوگی کہ:

- قرآن اور اسلامیات کی مدلیں کو لازمی قرار دے اور عربی زبان کے پڑھنے اور سیکھنے میں آسانی پیدا کرے۔

صف خاہر ہے کہ قرآن اور اسلامیات کا پڑھنا صرف مسلمانوں کے لیے لازمی ہے۔ انبیاء لازمی مضمانت میں شامل کرنا اور غیر مسلم طلبہ کو پڑھانا، پاکستان کے آئین کے آرٹیکل ۳۶ کی اف ورزی ہے جس میں لکھا ہے کہ ریاست اقلیتوں کے جائز حقوق اور مفادات کا تحفظ کرے گی؛

نصاب وضع کرنے والوں نے اس طریقے سے اگر یہ سوچا کروہ غیر مسلم طلبہ میں اسلام پھیلا رہے ہیں تو وہ افسوسناک نظری میں جاتا ہیں۔ اس سے ان کو صرف یہی حاصل ہو گا کہ غیر مسلم آبادی کو اپنے سے ڈور کر دیں گے جس سے قومی یک جہتی کو شدید نقصان پہنچ گا۔

### (ج) نظریہ پاکستان پر زور

بہت سے دانشوروں نے تاریخی رویاروکی مدد سے نہایت شدودہ کے ساتھ یہ بتایا ہے کہ قیام پاکستان کے وقت نظریہ پاکستان کی اصطلاح جسے اب وضع کیا گیا ہے کا کوئی وجود نہیں تھا۔ جس نے نہایت صفائی سے اس کی نشاندہی کر دی ہے کہ یہ اصطلاح پہلی بار کب ذہانی گئی۔ اپنی کتاب بُجاح سے فیاءِ تک میں وہ لکھتے ہیں کہ:

”قائد اعظم نے آئندی یا لوگی آف پاکستان‘ کے الفاظ کبھی استعمال نہیں

کیے۔ قیام پاکستان کے پندرہ سال بعد تک نظریہ پاکستان کے بارے

میں کسی کو کچھ معلوم نہیں تھا، یہاں تک کہ جب سیاسی پارٹیوں کے مسودہ

قانون پر بحث ہو رہی تھی تو جماعت اسلامی کے واحد رکن نے یہ الفاظ

استعمال کیے۔ اس پر چوہدری فضل اللہ نے جو حال ہی میں صدر پاکستان

کے عہدے سے ریٹائر ہوئے ہیں، اپنی نشست سے انھوں کی اعتراض کیا

کو نظریہ پاکستان کی وضاحت کی جانی چاہیے۔ اس رکن نے جس نے  
اصل ترمیم کی تجویز پیش کی تھی جواب دیا کہ نظریہ پاکستان اسلام ہے۔

اس طرح تحریک پاکستان میں نظریہ پاکستان کے خاورے کی کوئی تاریخی بنیاد نہیں۔ اس میں کوئی حرمت کی بات نہیں کہ جماعت اسلامی اور جماعت کی سیاست سے قربت رکھنے والے افراد اس محاورے کا بے دریج استعمال کرتے ہیں جیسا کہ جشن منیر نے بتایا کہ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ نظریہ پاکستان کے الفاظ قاکد نے اپنی زبان سے کبھی ادا نہیں کیے۔ اس کے باوجود نصاب کی دستاویزات میں اس امر پر اصرار کیا جا رہا ہے کہ طلبہ کو بتایا جائے کہ نظریہ پاکستان کے الفاظ قاکد نے صریح طور پر ادا کیے تھے۔

طلبہ نظریہ پاکستان سے اس طرح واتفاق ہوں جیسا کہ قائد اعظم نے  
 واضح طور پر کہا تھا... 40

مزید یہ کہ نصابی کتب لکھنے والے مصنفوں سے اسی دستاویز میں یہ مطالبہ کیا گیا ہے کہ  
... باب میں نظریہ پاکستان کو پیش کیا جائے جس طرح قائد اعظم نے  
صرافت کے ساتھ کہا تھا اور اس سے متعلق دستاویزی حوالے دیے  
جائیں۔

الہدایہ بتانے کی ضرورت نہیں کہ کوئی بھی نصابی کتاب یہ حوالہ پیش نہیں کر سکی کہ مسز جناح  
نے کبھی نظریہ پاکستان کے الفاظ استعمال کیے تھے۔ اس کے بر عکس مسز جناح نے قومی اسمبلی میں  
11 ستمبر 1947ء کے دن نامہ نہاد نظریہ پاکستان سے بالکل مختلف تقریر کی تھی۔

جزل فی الحق کے اسلامائزیشن کے زمانے میں اس اصطلاح کو حکم کیا گیا اور تعلیمی مواد  
کے ہر گوشے میں اس کے اظہار کو یقینی بنایا گیا۔ آج کل کی نصابی دستاویز میں اسے نقش عطا کیا  
گیا اور جیسا کہ ذیل میں درج کردہ نمونے کے اقتباسات سے معلوم ہو گا کہ اسے عقیدے کا خوبی  
دیا گیا ہے۔

نظریہ پاکستان کو ایک تسلیم شدہ حقیقت کے طور پر پیش کیا جائے اور اس پر کوئی مباحثہ یا  
تازہ نہیں ہوتا چاہیے۔ 41

نظریہ پاکستان کو ایک تسلیم شدہ حقیقت کے طور پر پیش کیا جائے، اسے اختلافی اور لائق

بحث نہ بنا جائے۔ 42

کوشش یہ ہوئی چاہیے کہ نصاب تعلیم، نظریہ پاکستان اور اس کی سماجی ضرورتوں کے مطابق اور ان کا نامانندہ ہو۔ 43

تاکہ نظریہ پاکستان نوجوان نسل کے شعور میں پیوست ہو جائے۔ 44

نظریہ پاکستان کی قبولیت کا اظہار ہو۔ 45

نظریہ پاکستان کا درفاع کرتے ہوئے خوشی ہوتی ہو۔ 46

اسلام اور نظریہ پاکستان کو سمجھتے ہوں اور اسے اپنے دل کی گہرائیوں میں محسوس کریں۔ 47

پاکستانی معاشرے کے سماجی و اقتصادی اور سماجی و تہذیبی پہلوؤں کی تفہیم اور نظریہ پاکستان

اور پاکستان کے قیام کی جدوجہد کو فروغ حاصل ہو۔ 48

مضامین کی تدوین اور تشكیل میں یہ خیال رکھا جائے کہ ان سے اسلام کی تبلیغ اور نظریہ

پاکستان کے پہلو نکلتے ہوں۔ 49

تقاریر، تحریر اور مباحثوں کے لیے ایسے موضوعات کا انتخاب کیا جائے جو اسلام اور پاکستان

کے بارے میں ثابت گلر کی نمائندگی کریں اور ایسے عوامات سے گریز کرنا چاہیے جن سے اسلامی

اتد اور نظریہ پاکستان کی نفع اور ان کی بے تو قیری ہوتی ہو۔ 50

اساتذہ نظریہ پاکستان کا گہرائی کے ساتھ مطالعہ کریں۔ 51

وہ اسلام اور نظریہ پاکستان کو سمجھتے ہوں اور اسے دل کی گہرائی سے محسوس کریں۔ 52

ایسے مضامین جو اسلام اور نظریہ پاکستان سے گہری محبت پیدا کریں۔ 53

نظریہ پاکستان کے لیے احساس محبت پیدا کریں۔ 54

نظریہ پاکستان سے محبت۔ 55

نظریہ پاکستان کے ساتھ تعاون اور اس کی بغاۓ کے لیے احترام کے جذبات میں اضافہ

کریں۔ 56

گہرہ مقصد: نظریہ پاکستان کا علم۔ 57

نظریہ پاکستان کے تحفظ اور ملک سے محبت کے جذبات پیدا کرنا۔ 58

اس کا اعلیٰ ہو کر اسلام کی اہم اقدار و روایات کی تبلیغ کر سکیں اور نظریہ پاکستان کے مطابق

قویی القدار اختیار کریں۔ 59

ملک کے لیے محبت کے جذبات پیدا کریں اور نظریہ پاکستان کا تحفظ کریں۔ 60

نظریہ پاکستان سے آگئی میں گھرائی پیدا کریں۔ 61

طلبہ کو اس قابل بنا کیں کہ وہ نظریہ پاکستان کی طرف اعتماد اور ذمہ دارانہ رویے کے حامل اور محبت وطن ہوں۔ 62

نظریہ پاکستان کے معنی اور نوعیت کی وضاحت کریں۔ نظریہ پاکستان میں محکم عقیدے کا اظہار ہو۔ 63

نصابی کتب لکھتے وقت ایسے مواد سے احتراز کیا جائے جو نظریہ پاکستان کے منافی ہو جس سے مخفف فرقوں کے احساسات مجروم ہوں یا جو کسی مسلمان شخصیت کے خلاف نفرت پیدا کریں۔ 64

اس مشق سے ناجائز طور پر صرف کمزور اسلامی سیاسی طاقتوں کو فائدہ پہنچتا ہے۔

یہ بات تسلیم کی جاسکتی ہے کہ ہر سیاسی قوت کو یہ حق حاصل ہے کہ اپنے سیاسی نظریے کے مطابق ملک کے مستقبل کا تصین کرے۔ اس اعتبار سے مہمی و سیاسی نظریہ سازوں کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ نظریہ پاکستان کو ملک کی آئندہ پالیسیوں کی بنیاد قرار دیں لیکن جو بات سرے سے ناقابل قبول ہے وہ یہ کہ اسے تاریخی صداقت قرار دیں، اس مقصد کے لیے تاریخ کو نوچ کریں اور بالآخر قاری پریستاڑ چھوڑیں کہ تاریخی واقعات میں صداقت تلاش کرنا اہمیت نہیں رکھتا۔

نظریہ پاکستان کا مسئلہ محض یہ نہیں کہ وہ تاریخی طور پر غلط ہے بلکہ اس پر زور دینے سے غیر مسلموں کو یہ پیغام ملتا ہے کہ پاکستان صرف مسلمانوں کے لیے ہے اور غیر مسلموں کے لیے اس میں کوئی جگہ نہیں۔

### نفرت آمیز مواد

نظریہ پاکستان پر اصرار کے ساتھ ہی اس کا ایک لازمی جز ہندوستان سے اور ہندوؤں سے نفرت کرتا ہے۔

نظریہ پاکستان کے طرفداروں کے لیے پاکستان کے وجود کی تعریف صرف ہندوؤں کے

حوالے سے کی جاتی ہے اس لیے ہندوؤں کے چھرے مکن حد تک سیاہ ترین بنا کر پیش کیے جاتے ہیں۔

ہندوؤں سے یہ مریضانہ نفرت صرف اس لیے ہے کہ نام نہاد نظریہ پاکستان اس نفرت سے پیدا ہوتا ہے اور یہ حقیقت ہے کہ نظریہ پاکستان سے پہلے کی نصابی کتب میں نفرت نہیں تھی۔ تقسیم کے ساتھ خوبیں فسادات کے نتیجے میں نوزائدہ پاکستان کے اندر ہندوؤں سے شدید نفرت ظاہر ہوئی چاہیے تھی لیکن اس زمانے کی نصابی کتب میں بوجیشور تقسیم کے بعد کامی گئی تھیں، وہ مریضانہ نفرت نہیں تھی جو آج کل کی نصابی کتب میں نظر آتی ہے۔ اس کے ثبوت میں چند مثالیں حاضر ہیں:

-1 ابتدائی درسی کتابوں میں نہ صرف موئن جوداڑو، ہرڑ پا اور ٹیکسلا وغیرہ کی قدیمی تہذیبوں کے بارے میں ابواب شامل ہوتے تھے بلکہ ہندو دیو مالاؤں یعنی رامائن اور مہابھارت کا بھی تفصیل سے بیان ہوتا تھا اور کبھی کبھی ستائش کے انداز میں سوریہ اور گپتا خاندان کی عظیم ہندو مملکتوں کا تذکرہ بھی ہوتا تھا۔

-2 آزادی کی سیاست کے متعلق، قریب کی تاریخ میں باشبہ تعصب بردا جاتا تھا، لیکن پھر بھی اسکوں کی درسی کتابوں میں مسٹر ایم کے گاندھی کے بارے میں ابواب شامل ہوتے تھے، جن میں ان کے لیے ستائش کے الفاظ ہوتے اور ان کی خوبیوں کو سراہا جاتا تھا۔

-3 تحریک آزادی کی تاریخ میں جہاں کسی قدر تعصب کا غصر شامل ہوتا، پاکستان کے قیام کی وجہ کل ہند کا گکریں اور اس کے رہنماؤں کی ہٹ دھرمی تھی جو مسلمانوں کو اپنے درمیان شریک کرنے نہیں چاہتے تھے، یہ ہندوؤں کی چالبازی نہیں تھی۔

-4 چند کتابوں میں یہ بھی واضح طور پر درج ہوتا تھا کہ پیشتر متاز مسلمان مذہبی رہنمای قائم پاکستان کے شدید مخالف تھے۔

قیام پاکستان کے بعد پہلے چوبیں برس تک تاریخ کی تعلیم ایسی روشن خیال پر ہوتی تھی، حالانکہ اس حصے میں ہندوستان سے دو جنگیں بھی لڑی گئی تھیں۔ تحریری اور بر قیاتی ذرائع ابلاغ اکثر ہندو مخالف پروپیگنڈے میں جتنا ہو جاتے تھے، لیکن تعلیمی مواد بڑی حد تک ہندوؤں کے ساتھ نفرت سے پاک تھا۔ اس کے بعد یہ ہوا کہ ہندو پاک کی تاریخ اور جغرافیہ کی جگہ پاکستان

اسٹدیز نے لے لی اور پاکستان کی تعریف ایک اسلامی ریاست کے طور پر کی جانے لگی۔ پاکستان کی تاریخ، اس برصغیر میں مسلمانوں کی تاریخ کے برابر ہو گئی۔ طلبہ کو اس علاقے کی قبل از اسلام تاریخ کے مطالعے سے محروم کر دیا گیا۔ اس کا آغاز عربیوں کے سندھ فتح کرنے کے ساتھ ہوا، اس کے بعد ایک ہی جست میں وسط ایشیا کے مسلمان فاتحین تک پہنچ گئے۔

اس کے ساتھ ہی سن ستر (70ء) کے عشرے میں ایک رجحان پیدا ہوا جس میں نظریہ پاکستان پر زور دیا جانے لگا۔ اس عمل میں ایک نظریاتی ذہانی تشكیل ہوئی جس کے اندر رہتے ہوئے تاریخ پاکستان، خاص طور پر تحریک پاکستان کی تاریخ حقائق کی پروادہ کیے بغیر نہ سرے سے لکھی جانے لگی اور یہ بتایا گیا کہ پاکستان قرآن اور سنت کے اصولوں کے مطابق ایک پچی اسلامی ریاست کے قیام کی خاطر حاصل کیا گیا تھا۔ اس طرح وہ علماء جنہوں نے پاکستان کے قیام کی شدید مخالفت کی تھی تحریک پاکستان کے ہبہ و فرار پائے۔ قائد اعظم ایک پاکیزہ صوم و صلوٰۃ کے پابند بنا دیے گئے۔ ہندوؤں کے لیے نفرت اور تذمیل کے جذبات کو ابھارا گیا۔ چند تازہ نصابی دستاویزات اور نصابی کتب میں اس نفرت کا اظہار جس طرح ہوتا ہے، اس کی کچھ مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔

نصابی دستاویزات میں تعلیم کے صریح مقاصد کو ذیل میں بیان کیا گیا ہے:

پچھے اس قابل ہو کر ہندو اور مسلمان کے درمیان اختلافات کو سمجھ لے جس کے نتیجے میں

پاکستان کے قیام کی ضرورت محسوس کی گئی۔ 55

ہندو مسلم اختلافات اور پاکستان کے قیام کی ضرورت کو سمجھ سکے۔ 56

ثقافت میں ہندو مسلم اختلافات، ہندوستان کے شرپندانہ عزائم اور پاکستان سے اس کی

جلگ (ہندوستان کے ساتھ تین جنگیں)۔ 57

ہندو مسلم اختلافات کے حوالے سے ان واقعات کی نشاندہی جن پر پاکستان کی بنیادیں قائم کی گئی۔ 58

نصاب کی مذکورہ بالا ہدایات کا جواب نصابی کتب نے اسی طرح دیا۔

ہندو، اسلام کے ہمیشہ دشمن رہے ہیں۔ 59

ہندوؤں کے مذہب نے انہیں اچھی باتمی نہیں سکھائیں۔ ہندوؤں نے کبھی بھی عورتوں کی

عزت نہیں کی۔ 70

ہندو مندوں میں عمارت کرتے ہیں جو نگ و تاریک ہوتے ہیں۔ ایک وقت میں ایک ہی شخص مندر میں داخل ہو سکتا ہے۔ اس کے برعکس ہماری ساجد میں تمام مسلمان ایک ساتھ عمارت کر سکتے ہیں۔ 71

ہندوؤں کی سماجی برائیاں۔ 72

ہندو نگ و اور انہیں گھروں میں رہتے تھے۔ اس زمانے میں بچپن کی شادی عام تھی۔ عورتوں کو معاشرے میں پست حیثیت دی جاتی تھی۔ جب کسی عورت کا شوہر مر جاتا تھا تو عورت کو شوہر کے مردہ جسم کے ساتھ زندہ جلا دیا جاتا تھا۔ اسے ستی کہتے تھے۔ شدروں کو قتل کر دینے کی کوئی سزا نہیں تھی لیکن ایک بڑی ہمن کا قتل برا نگین جرم سمجھا جاتا تھا۔ بتاہم محل ذات کے ہندوؤں کو یہ زبان سیکھنے کی اجازت نہیں تھی۔ 73

ہندوستان میں مسلمان بچے شلوار قمیض یا کرتا پا جامہ پہنتے ہیں اور ہندو بچے دھوتی بھی  
باندھتے ہیں۔ 74

ہندو یہ سمجھتے تھے کہ ہندوستان کے سوا کوئی اور ملک ہی نہیں، نہ ہندوستانیوں کے سواد درسے لوگ رہتے ہیں اور نہ درسے لوگوں کے پاس کوئی علم ہوتا ہے۔ 75 (اس فقرے کا مقصد ہندوؤں کو بچا دکھانا ہے اور یہ بتانا ہے کہ الیبرو فنی جب ہندوستان آیا تو مقامی لوگوں کا روکل کیا تھا۔ ظاہر ہے کہ یہ شخص ایک جھوٹ تھا، جو کھڑا آگیا، ورنہ حقیقت یہ ہے کہ اسکندر یونانی اس سے کئی صدی پہلے اس ملک میں آپکا تھا اور یہ کہ الیبرو فنی جس سرزی میں سے آیا تھا، گفتا اور موریہ خاندان انوں کی حکومت وہاں تک پھیل چکی تھی اور یہ کہ عربوں نے سندھ کو الیبرو فنی کی آمد سے پہلے فتح کر لیا تھا اور یہ کہ عربوں کی نتوحات اسلامیوں کے خلاف تھیں، جو بہت پہلے مہان کے گرد نواح میں آباد ہو گئے تھے اور یہ کہ عربوں کی ریاضی پر ہندوستان کے علم ہندو کے گھرے اثرات تھے۔ (غیرہ)  
ہندو پنڈت الیبرو فنی سے حسد کرتے تھے، کیونکہ علم میں الیبرو فنی کا مقابلہ نہیں کر سکتے تھے، اس لیے انہوں نے الیبرو فنی کو جادو گر کہنا شروع کر دیا تھا۔ 76

(ایک کہانی دشمن پاکٹ کسی ہندوستانی پاکٹ کے بارے میں جو پکڑا آگیا تھا، قیاس یہ ہے کہ وہ ہندو تھا) اسے صرف یہ سبق سکھایا گیا تھا کہ مسلمانوں پر کبھی ترس نہ کھاؤ، مسلمان ہمایوں کو

ہمیشہ پریشان کرتے رہو اور ان کو اتنا کمزور کر دو کہ وہ آزادی کو بھول ہی جائیں اور یہ کہ انہیں  
ٹھنکانے لگا دینا ہی بہتر ہو گا۔ اسے یاد تھا کہ ہندوؤں نے کالی دیوی کو خوش کرنے کے لیے دوسرے  
عقیدے کے مخصوص لوگوں کو دیوی کے چونوں پر بھینٹ چڑھا دیا تھا اور یہ کہ دیگر تمام لوگوں کو  
اچھوتوں سمجھتے تھے۔ وہ جانتا تھا کہ اس کے ملک ہندوستان نے رات کے اندر ہرے میں پاکستان پر  
حملہ کر دیا تھا تاکہ پاکستانی مسلمانوں کا خون بہا کر سارے بر صیر پر قبضہ کر لے۔ 77

ہندوؤں نے جو ہمیشہ کے موقع پرست ہیں، انگریزوں سے تعاون کیا۔ 78

ہندوؤں نے اپنی تقریروں میں ب्रطانوی حکومت کی اور اس کی برکتوں کی تعریف کی۔  
کانگریس میں ہندوؤں کی بالادستی تھی اور انہوں نے انگریزوں سے اچھے تعلقات پیدا کر لیے  
تھے۔ اس پارٹی نے ہندوؤں کے مفادات کے تحفظ کے لیے خوب کوششیں کیں۔ رفتہ رفتہ یا ایک  
خاص ہندو تنظیم بن گئی۔ کانگریس کے زیادہ تر ہندو لیڈر، بر صیر میں مسلمانوں کے وجود کو گوارا  
کرنے کے لیے تیار ہیں تھے۔ انہوں نے مطالبہ کیا کہ مسلمان یا تو ہندو دھرم اختیار کر لیں یا ملک  
سے باہر نکل جائیں۔ یہ پارٹی حکومت سے اتنا قریب تھی کہ اس نے حکومت کو ایسا کوئی کام کرنے  
ہوئیں دیا جس سے مسلمانوں کو فائدہ پہنچ رہا ہو۔ بنگال کی تقسیم کو بطور مثال پیش کیا جا سکتا  
ہے۔ 79

لیکن ہندو نہایت عیاری کے ساتھ ب्रطانیہ کو یہ بادر کرانے میں کامیاب ہو گئے کہ بناوٹ  
(1851ء) کے تمام تر ذمے دار مسلمان تھے۔ ایک انگریز مسٹر ہومز نے 25 دسمبر 1885ء میں ایک  
سیاسی پارٹی بنائی جس کا نام انڈین نیشنل کانگریس تھا۔ اس کا مقصد ہندوؤں کو بساںی طور پر منظم کرنا  
تھا۔ 80

لہذا ہندوؤں اور کانگریس کی خوشنودی کے لیے ب्रطانیہ نے سیاسی اصلاحات کا اعلان کیا۔  
مسلمانوں کو دوٹ دینے کی اجازت نہیں تھی، ہندوؤں نے کسی مسلمان کے لیے دوٹ نہیں دیا۔  
لہذا... 81 (کھلی دروغ بانی اور جھوٹ کے مسلمان دوٹ دینے کے اہل نہیں تھے)۔

ہندو مسلم یک جہتی اپنے عروج پر خلافت تحریک کے زمانے میں نظر آئی، لیکن جو نیی یہ تحریک  
تمام ہوئی، ہندوؤں کی مسلم دشمنی پھر اُبھر کر سامنے آگئی۔ 82

نہرور پورث نے ہندوؤں کی پاپل کھول دیا۔ 83

قائد نے ہندوؤں کی چال بازیوں کو بخوبی سمجھ لیا تھا۔ 85

ہندوؤں نے اعلان کر دیا کہ کانگریس کی حکومت ہندوؤں کی حکومت ہے، پھر وہ مسلمانوں کو دہشت زدہ کرنے لگے۔ 86 ہندو غنڈوؤں نے حکومت کی شہ پر (کانگریس بے دوڑ حکومت میں) مسلمانوں کو قتل کرنا اور ان کی الاملاک کو جلانا شروع کر دیا۔ 87

ہندو ہمیشہ سے یہ چاہتے تھے کہ مسلمانوں کو ایک قوم کے طور پر کچل دیں۔ ہندوؤں نے مسلمانوں کی تہذیب اور ثقافت کو منادی ہے کی بارہا کوششیں کیں۔ ہندو مسلمان اختلافات، شدھی اور سنگھٹن کی تحریکیں، تپاک ہندوؤں کی بہت نمایاں مثالیں ہیں۔ 88

اگریزوں نے ہندوؤں کی مدد سے ایک ظالمانہ حکمت عملی اختیار کر کے مسلمانوں کا انخلا شروع کیا تاکہ انہیں ایک قوم کے طور پر منادے۔

اگریزوں نے بڑے پیارے پر مسلمانوں کے قتل کی حکمت عملی اختیار کی (مسلمانوں کا بڑے پیارے پر خاتمہ کیا)

مسلم اقلیتی صوبوں میں ہندو اکثریت نے مسلمانوں کی آبادی پر شدید مظالم توڑے۔ انہیں (مسلمانوں کو) یا جاہالت نہیں کہا زادی سے اپنے مذهب پر عمل ہے اور مسلمانوں پر اور ان کی ثقافت پر ہندو قوم پرستی کو تھوپا جا رہا تھا۔ کل ہند کانگریس ایک خالص ہندو تنظیم بن گئی۔

کہاں تو مسلمانوں نے ان لوگوں کی ہر طرح سے مدد کی جو پاکستان سے جانا چاہتے تھے لیکن ہندوستان کے لوگوں نے مسلمانوں (مہاجرین) پر مظالم توڑے۔ انہوں نے بسوں، بڑکوں اور رہیوں پر جو مسلمان بہادر جرین کو لے کر جا رہی تھیں، جملے کیے، انہیں ہلاک کیا اور لوٹ لیا۔ 89 کرپس مشن کے بعد کانگریس نے ہندوستان چھوڑ دو کا نفرہ لگایا، جس کے معنی یہ تھے کہ اگریز حکومت ہندوؤں کے حوالے کر کے ملک چھوڑ دیں۔ 90

1965ء کی جنگ کے بعد، ہندوستان نے بنگال کے ہندوؤں کے ساتھ سازش کی اور مغربی پاکستان کے خلاف بنگالیوں میں نفرت پھیلائی اور آخر میں دسمبر 1967ء میں شرقی پاکستان پر حملہ کر دیا۔ اس طرح مشرقی اور مغربی پاکستان کو توڑ دیا۔ 91

پاکستانی نیچے اپنے اسکلوں میں جو کچھ پڑھتے ہیں اسے جاننے کے بعد اگر وہ ہاممتعول نفرت میں بختانہ ہوں تو حیرت ہو گی۔

(د) بچوں پر زور دالنا کرو جہاد اور شہادت کی راہ اختیار کریں

1979ء سے پہلے اور اس کے بعد کے تعلیمی مواد کے درمیان جہاد اور شہادت کے موضوعات میں واضح فرق پایا جاتا ہے۔ اسلامائزیشن کے زمانے سے پہلے کے نصاب اور درسی کتابوں میں اس کا کوئی ذکر نہیں تھا اور 1979ء کے بعد کے نصاب اور درسی کتب میں جہاد اور شہادت کے فضائل بیان کیے جاتے ہیں اور طلبہ پر زور دیا جاتا ہے کہ جہاد اور شہید نہیں۔ ذیل کی مثالیں دیکھئے:

تعلیم کا حاصل: زندگی کے ہر دائرے میں جہاد کی اہمیت کو تسلیم کیا جائے۔ 92

تعلیم کا حاصل: جہاد کی برکتوں سے آگاہی ضروری ہو۔ 93

جہاد کی برکتوں سے واقفیت ہو اور ان کے دلوں میں جہاد کے لیے لازمی طور پر خیشگی پیدا کی جائے۔ 94

تصور: جہاد، موثر مقصد جہاد کے لیے دلوں۔ 95

جہاد کے لیے محبت اور امگ، تبلیغ، جہاد، شہادت اور قربانی، غازی، شہید... 96

جہاد کے موضوع پر تقریریں۔ 97

سرگرمی نمبر 4۔ جہاد اور شہادت پر تقریریں کرنا۔ 98

جہاد پر تقریریں کرنا۔ 99

جاائزہ: جہاد، مسلم تاریخ اور ثقافت پر تقریر کرتے ہوئے ان کے جوش و خروش کا جائزہ

لینا۔ 100

تصور: جہاد، امر بالمعروف اور نبی عن المکر۔ 101

جہاد کی اہمیت۔ 102

موثر مقصد: نظریہ پاکستان کے تصورات، مسلمان امت اور جہاد کے تصورات 103

کہانیاں: آنحضرت اس باق: لوک کہانیاں (تمثیلی، مافق الفطرت، اخلاقی، اسلامی، سیر و سفر اور

مہماں، جہاد۔ 104

## حرف آخر

جزل پرویز مشرف کی فوجی حکومت نے برقرار اقتدار آنے کے بعد جن بنیادی اصلاحات پر عمل درآمد کا فصلہ کیا ہے ان میں تعلیم کو تمام ترجیحات پر فوقیت دی جا رہی ہے۔ خود زیر تعلیم ایک معروف ماہر تعلیم ہیں اور ایک سماجی کارکن بھی ہیں۔ انہوں نے تعلیمی اصلاحات کے باب میں مشاورت اور غور و بحث کے ایک بیط عمل کا آغاز کیا ہے جس کے نتیجے میں علاوه دیگر باتوں کے نصاب پر نظر ثانی کی جا رہی ہے۔ کہا جاتا تھا کہ نصابی کتب پر نظر ثانی اور انہیں دوبارہ لکھنے کا عمل دو سال پر میحط ہا۔ تاہم چہاں تک ان مسائل کا تعلق ہے، جو اس مقامے میں زیر بحث لائی گئی ہیں، صورت حال صریحاً جوں کی توں ہے۔ جو یہاں پیش کردہ مثالوں سے واضح ہے اور یہ مواد اس تعلیمی انصاب اور نصابی کتب سے جو تازہ ترین ہیں، پیش کی گئی ہیں۔

تعلیمی نظام کے سلسلہ وار عمل میں بہت سی کلیدی کڑیاں ہیں۔ اس کی ابتداء (1) تعلیمی پالیسی سے ہوتی ہے اور یہ (2) نصاب کے ارتقا سے ہوتی ہوئی (3) درستی کتب کی تیاری (4) کلاس روم میں تدریس اور (5) امتحانات تک پہنچتی ہیں۔ یہاں ہر مرحلے کی وضاحت مقصود نہیں، صرف یہ دکھانا مقصود ہے کہ اوپر جن خرایوں کی نشاندہی کی گئی ہے وہ کس طرح مرحلہ وار بڑھتی آئی ہیں۔ یہ بتانے کی ضرورت نہیں کہ اساتذہ اس سارے سلسلے میں ایک محوری کردار رکھتے ہیں، کیونکہ اسکوں کے اوقات میں جب کوئی جوان ذہن ان کی گرفت میں ہوتے ہیں، سب سے زیادہ گہرا اثر انہی کا ہوتا ہے۔ انہی میں سے کچھ لوگ درسی کتاب لکھتے ہیں اور امتحانی سوالوں کے پرچے بناتے ہیں۔ انہی میں سے کچھ لوگ اس نظام کے اندر نصاب سازی کے ترقیاتی عمل میں اوپر تک پہنچتے ہیں۔ لہذا ناچص تعلیم پانے والے اور غیر تربیت یافتہ اساتذہ میں اس امر کی بڑی گنجائش موجود ہوتی ہے کہ وہ پورے تعلیمی نظام میں تباہی کا بچ بودیں۔ وہ نہایت آسانی سے ہنی تکنی پرمنی نظریے کا شکار ہو جاتے ہیں اور اپنی خصوصی حیثیت کی بنابر اس نظریے کی تبلیغ بھی کرتے ہیں۔

تعلیمی پالیسیوں کا اور ان میں تازہ ترین تعلیمی اصلاحات (Education Sector Reform) ساری دستاویزات نہایت مکمل ہیں۔ بڑے عظیم مقاصد اور اعلیٰ جذبات کے ساتھ مرتب کی گئی

ہیں۔ صرف ایک یادو جگہوں پر یہ بیان کیا گیا ہے کہ تعلیم کو پاکستان کی اسلامی بنیادوں کے مطابق ہونا چاہیے۔

تقریباً وہ سارے مسائل جن کا ذکر اوپر آیا ہے نصاب کی تدوین کی سطح پر نسودار ہوتے ہیں۔ یہ نصابی دستاویزات نہ صرف یہ کہ تعلیمی مقاصد کی واضح نشانہ ہی کرتی ہیں اور ان کے نتائج بھی بیان کرتی ہیں بلکہ اس کی تاکید بھی کرتی ہیں کہ درسی کتب کا مادہ کیا ہونا چاہیے۔ اس کے علاوہ درسی کتب کے مصنفوں اور اساتذہ کے رہنماء صول بھی متعین کرتی ہے۔ وزارت تعلیم کے نصابی شعبے کو مزید یہ اختیار حاصل ہے کہ جب درسی کتب لکھی جائیں اور صوبائی نیکست بک بورڈ کی سطح پر انہیں پیش کیا جائے تو متعین حدود سے اخراج کی صورت میں وہ کتب واپس کر دیں۔ اکثر ویژہ شتر یہ اس وقت ہوتا ہے جب کتاب کے متن میں کوئی بات نظریاتی طور پر قابل گرفت ہو۔ متن کی صحت میں کوئی عیب ہو یا کوئی تعلیمی مسئلہ قابل اعتراض ہو تو گوارا کر لیا جاتا ہے۔ اس مضمون کا رقم ایک بار انگریزی کی چند درسی کتابیں، نصابی شعبے کے ایک عہدیدار کے پاس لے کر گیا اور یہ دکھانا چاہا کہ ان کتابوں میں گرامر کی تکالیف موجود ہیں، لیکن یہ دیکھ کر حیرت ہوئی کہ وہ ماہر زبان کی غلطیوں سے بالکل بے نیاز تھا اور اسے فخر اس بات پر تھا کہ چند کتابیں دوبارہ لکھی جانے کے لیے واپس کر دی تھیں، کیونکہ ان میں مقررہ نظریاتی مادوں کم تھا۔

درسی کتب لکھنے والوں کو اپنے طور پر اشارہ مل جاتا ہے اور وہ سلامت روی کی راہ اپناتے ہیں۔ کتاب لکھنے میں جو مالی فائدے ہوتے ہیں، انہیں حفظ بنا نے کے لیے وہ متن میں اس سے بھی زیادہ رنگ و رونگ، لب و لہجہ اور نظریاتی مصالہ ڈال دیتے ہیں جو نصاب کے رہنماء صولوں کا تقاضہ ہوتا ہے۔ اس سطح پر پہنچ کر مسئلہ بگھیر ہو چکا ہوتا ہے۔

درسی کتب صوبائی نیکست بک بورڈ کی سطح پر لکھی اور چھانپی جاتی ہیں۔ اس کے مصنفوں کی فہرست پر نظر ڈالیں جو سال بسال چلے آ رہے ہیں تو آسانی سے معلوم ہو جاتا ہے کہ ایک ماں یا گروہ ہے، جس نے کتاب کی تصنیف کے مرحلے پر اپنے پنج گاؤڑھر کے ہیں اور یعنی طور پر ایک منظم کوشش ہوتی رہی ہے کہ یہ کام انہی افراد کے پاس رہے جو نظریاتی اعتبار سے زیادہ پختہ کار نہیں۔

کلاس روم کے اس استاد یا استانی کو تو بہت ہی سادہ لوح سمجھا جائے گا جو بعض مطبوعع

مواد کو ہر انے پر قناعت کر لے اور اس میں اپنے تقصیبات اور ناقص خیالات شامل نہ کرے۔ لیکن ایسا نہیں ہوتا اور اس سلسلہ پر آ کر مسائل شدید تر ہو جاتے ہیں۔

پاکستان میں جیسا کہ عام معمول ہے، کلاس روم میں مدرسیں کے دوران نظریں آخر سال کے نتائج پر گئی ہوتی ہیں۔ ان تمام برسوں میں امتحانی سوالات لا حالت انہی ابواب سے پوچھے جاتے ہیں، جن میں نظریاتی جھکاؤ ہوتا ہے، چنانچہ اساتذہ اور طلبہ بجور ہوتے ہیں کہ دوسرے تمام موضوعات سے زیادہ انہی نظریاتی موضوعات پر توجہ دیں۔ اس کے علاوہ اساتذہ طلبہ سے کہتے ہیں کہ اپنے جوابات میں زیادہ جوش اور جذبہ شامل کریں تاکہ متحن زیادہ نمبر دے۔ اس طرح ایک نوجوان ذہن کو تفریقے پر منظریات کی روشن پر ڈال دیا جاتا ہے اور اس کی نفرت میں اضافہ ہوتا ہے۔

لہذا اس سلسلے کی زنجیر میں وزارت تعلیم کا نصابی شعبہ مرکزی حیثیت رکھتا ہے۔ قومی یک جہتی کے منافی مواد نہیں سے اور صوبائی نیکست بک بورڈ سے نکلتا اور پھیلاتا ہے۔ ان اداروں کو اگر سرے سے ختم نہیں کیا جاسکتا تو ان کی بنیادی صفائی ضروری ہے۔ محض قیادت کی تبدیلی سے کام نہیں چلے گا۔ کیونکہ یہ بات بار بار دیکھی جا چکی ہے کہ جہاں شدید نظریاتی اور فعال قسم کے افران مضبوطی سے جھے بیٹھے ہوں، وہ سربراہ بالکل بے لب ہوتے ہیں۔

## کتابی سلسلہ

### دنیازاد

مدیر: ڈاکٹر آصف فرنخی

115/B گلشنِ اقبال، کراچی  
بلک نمبر 5

## References

1. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.41.
2. The above statement exists in all the curriculum documents of March 2002.
3. The National Early Childhood Education Curriculum was developed in early 2002 by the Curriculum Wing of the Government of Pakistan following instructions to this effect from the Education Sector Reform Action Plan, itself released on January 1, 2002. ECE is the new name for what used to be called the Kachi Class I, the very first year of education, equivalent of kindergarten.
4. National Early Childhood Education Curriculum (NECEC), Ministry of Education, Government of Pakistan, March 2002, p.4.
5. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, 1995, p.48.
6. *Ibid.*, p.41.
7. Integrated Curriculum, Class I-III, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education,

- Government of Pakistan, Islamabad, March 2002, p.7.
8. Urdu Curriculum (first and second language) for Class VI-VIII, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, 1986, p.14.
  9. National Curriculum English (Compulsory) for Class XI-XII, March 2002, p.7.
  10. National Curriculum CIVICS for Class XI-XII, Government of Pakistan, Ministry of Education, Curriculum Wing, Islamabad, March 2002, p.10.
  11. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.52.
  12. Meri Kitab, for Class II, Punjab Textbook Board, Lahore, October 2001, p.36.
  13. English, Class 6, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, pp.35-37.
  14. Meri Kitab, for Class II, Punjab Textbook Board, Lahore, October 2001, p.104.
  15. The National Early Childhood Education Curriculum, pp.6,19.
  16. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, pp.21, 27, 36, 42, etc.
  17. *Ibid.*, p.48.
  18. *Ibid.*, p.52.

19. National Curriculum, Social Studies for Class I-V, Government of Pakistan, Ministry of Education (Curriculum Wing) Islamabad, March 2002, p.8.
20. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.48.
21. *Ibid.*
22. *Ibid.*, pp.54-56.
23. Urdu for Class I, Islamabad and the Federal territories, Federal Ministry of Education, GOP, Islamabad.
24. Urdu for Class II, Islamabad and the Federal territories, Federal Ministry of Education, GOP, Islamabad.
25. Urdu for Class II, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2001.
26. Urdu for Class III, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002. Note that Seven of the 19 lessons teach learning to read Qur'an. Also, the idea of selling books of five subjects in one volume forces students of all religions to buy Qur'ani Qaeda. Also note that Qur'ani Qaeda is not a part of the prescribed curriculum.
27. Urdu for Class IV, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002.
28. Urdu for Class V, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002.
29. Urdu for Class VI, Punjab Textbook Board, Lahore,

March 2002.

30. Urdu for Class VII, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002.
31. Urdu for Class VIII, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002.
32. Urdu for Class IX-X, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002.
33. Social Studies, Class III for Rawalpindi District, Punjab Textbook Board.
34. Social Studies, Class III for Karachi, Sindh Textbook Board.
35. Social Studies, Class IV, Punjab Textbook Board, Lahore.
36. Social Studies, Class V, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002.
37. National Curriculum English (Compulsory) for Class XI-XII, March 2002, p.7.
38. Urdu Curriculum (first and second language) for Class VI-VIII, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, 1986, p.13.
39. National Curriculum English (Compulsory) for Class XI-XII, March 2002.
40. Pakistan Studies Curriculum for Class XI-XII, National

Curriculum Committee, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Islamabad, 1986, p.3.

41. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.41.
42. Urdu Curriculum (First language) for Class IV-V, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, March 2002, p.3.
43. National Curriculum CIVICS for Class IX-X, Government of Pakistan, Ministry of Education, Curriculum Wing, Islamabad, March 2002, p.4.
44. *Ibid.*, p.3.
45. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.140.
46. Urdu Curriculum (first and second language) for Class VI-VIII, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, 1986, p.8.
47. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.58.
48. National Curriculum, Social Studies for Class I-V, Government of Pakistan, Ministry of Education (Curriculum Wing) Islamabad, March 2002, p.6.
49. Urdu Curriculum (First language) for Class IV-V,

- National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, March 2002, p.25.
50. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.44.
51. *Ibid.*
52. *Ibid.*, p.58.
53. *Ibid.*, p.61.
54. National Curriculum CIVICS for Class IX-X, Government of Pakistan, Ministry of Education, Curriculum Wing, Islamabad, March 2002, p.14.
55. National Curriculum, Social Studies for Class I-V, Government of Pakistan, Ministry of Education (Curriculum Wing) Islamabad, March 2002, p.29.
56. *Ibid.*, p.43.
57. Social Studies Curriculum for Class VI-VIII, National Curriculum Committee, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Islamabad, 1984, p.7.
58. Urdu Curriculum (first and second language) for Class VI-VIII, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, 1986, p.41.
59. *Ibid.*, p.29.
60. Urdu Curriculum (Compulsory, optional and Easy

- course), Class IX-X, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Islamabad, 1988, p.4.
61. English Curriculum for Class IX-X, National Curriculum Committee, Government of Pakistan, Ministry of Education, Islamabad, 1986, p.7.
62. National Curriculum English (Compulsory) for Class XI-XII, March 2002, p.9.
63. National Curriculum CIVICS for Class IX-X, Government of Pakistan, Ministry of Education, Curriculum Wing, Islamabad, March 2002, p.15.
64. *Ibid.*, p.20.
65. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, Integrated and Subject Based, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, 1995, p.151.
66. National Curriculum, Social Studies for Class I-V, Government of Pakistan, Ministry of Education (Curriculum Wing) Islamabad, March 2002, p.35.
67. *Ibid.*
68. *Ibid.*
69. Urdu, Class V, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, p.108.
70. Muasherati Ulum for Class IV, Punjab Textbook Board, Lahore, 1995, p.81.

71. Muasherati Ulum for Class V, Punjab Textbook Board, Lahore, 1996, p.109.
72. Social Studies, Class VI, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002: p.59.
73. *Ibid.*, p.67.
74. Social Studies, Class VI, Punjab Textbook Board, Lahore, p.79.
75. Social Studies, Class VIII, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, p.82.
76. *Ibid.*
77. Urdu, Class VI, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, p.221.
78. Social Studies, Class VI, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, p.141.
79. *Ibid.*, p.143.
80. Social Studies, Class VIII, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, p.90.
81. *Ibid.*, p.94.
82. *Ibid.*, pp.94-95.
83. *Ibid.*, p.100.
84. *Ibid.*, p.102.
85. Social Studies, Class VII, Punjab Textbook Board, Lahore, n.d., p.51.
86. Social Studies, Class VIII, Punjab Textbook Board,

- Lahore, March 2002, p.104.
87. Social Studies, Class VIII Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, pp.104-105.
88. M. Ikram Rabbani and Monawar Ali Sayyid, An Introduction to Pakistan Studies, The Caravan Book House, Lahore, 1995, p.12.
89. Ref 3, p.85.
90. Social Studies, Class VIII, Punjab Textbook Board, Lahore, March 2002, p.110.
91. Social Studies (in Urdu), Class V, Punjab Textbook Board, Lahore, p.112.
92. National Curriculum, Social Studies for Class I-V, Government of Pakistan, Ministry of Education (Curriculum Wing), Islamabad, March 2002, p.34.
93. Urdu Curriculum (Compulsory, optional and Easy course), Class IX-X, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Islamabad, 1988, p.8.
94. Urdu Curriculum (first and second language) for Class VI-VIII, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, 1986, p.13.
95. Social Studies Curriculum for Class VI-VIII National Curriculum Committee, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Islamabad, Year 1984, p.16.

96. *Ibid.*, p.21.
97. Curriculum Document, Primary Education, Class K-V, 1995, p.56.
98. *Ibid.*, p.154.
99. National Curriculum, Social Studies for Class I-V, Government of Pakistan, Ministry of Education (Curriculum Wing) Islamabad, March 2002, p.33.
100. *Ibid.*, p.35.
101. *Ibid.*, p.34.
102. *Ibid.*
103. *Ibid.*, p.35.
104. Urdu Curriculum (First language) for Class IV-V, National Bureau of Curriculum and Textbooks, Ministry of Education, Government of Pakistan, Islamabad, March 2002, p.18.



## تعلیمی نصاب اور نظریاتی تصادم

رو بینہ سہیل

گزشتہ چند ماہ سے اخبارات اور ذرائع ابلاغ میں ایک بحث نصابی کتب پر جمل رہی ہے۔ اس بحث میں بنیادی طور پر دو دھڑے شامل ہیں۔ ایک طرف حکومت کے وزراء، اہلکاروں اور مشوروں کا وہ گروہ ہے جس کے خیال میں مطلعہ پاکستان، شہریت، تاریخ اور جغرافیہ کے مضامین میں تبدیلوں کی ضرورت نہیں ہے اور ان میں جو مواد شامل ہے وہ کسی طور پر خطرناک یا استعمال انگیز نہیں ہے۔ دوسری طرف ایسے دانشور، محقق اور بصریں ہیں جن کے خیال میں نصابی کتب میں ایسا مواد شامل ہے جو ظلم کو شتم کرتا ہے اور تشدد اور نفرت کی ترغیب دیتا ہے۔ اس گروہ کا موقف ہے کہ ایسے نصاب کو اور کتابوں سے ایسے مواد کو خارج کر دینا، بہتر ہے تاکہ بچوں کے ذہنوں پر منفی اثر نہ ہو۔

اس بحث کا مرکز ایس۔ ڈی۔ پی۔ آئی کی وہ رپورٹ ہے جو 30 محققین نے مل کر تیار کی جن میں مکور خ، تعلیم دان، اساتذہ، روشن خیال، دانشور اور انسانی حقوق کے علمبردار شامل تھے۔ وزراء اور سرکاری اہلکاروں اور قومی اسمبلی کے ارکان کے شدید منفی رد عمل پر تعجب ہوتا ہے کیونکہ یہ کوئی نئی یا انوکھی بحث نہیں ہے بلکہ لگ بھگ 20 سال سے موجودین اور دانشور نصابی کتب کا تفصیلی تجزیہ کر رہے ہیں اور انہوں نے ان کتابوں میں تعصبات اور یکطرفہ نظریات کی بارہانشاندہی کی ہے۔ خاص طور پر جزل ضiae احت کے دور میں نصابی مواد کو تنقیدی نگاہ سے دیکھا گیا ہے اور اس میں جھوٹ، تعصب اور عدم رداواری کے عناصر پر تشویش کا اظہار کیا گیا ہے۔ ایس۔ ڈی۔ پی۔ آئی کی رپورٹ تنقیدی جائزوں کی دنت نئی کڑی ہے اور اس میں جن تعصبات کا ذکر ہے، مثال کے طور پر مذہبی، صنفی، علاقائی، زبانی یا دیگر تعصبات، ان پر مختلف مفکرین تقریباً دو

دہائیوں سے اپنے خیالات کا اظہار کرچکے ہیں اور زہریلے مواد کو تقدیم کا نشانہ بنائے ہیں۔

اس روپوٹ پر شدید رذائلہ کا جواز یہ ہو سکتا ہے کہ چند مفاد پرست عناصر نہیں چاہتے کہ فضابی کتب میں کوئی تبدیلی آئے کیونکہ ان کا مقصد ہے کہ ملک کے متوسط اور غربی طبقات کے بچوں کے ذہنوں کو اس قدر نفرت اور زہر سے گھر دیا جائے کہ بوقت ضرورت وہ ان کے ہاتھوں میں بندوق پکڑا کر انہیں تشدد پر مائل کر سکیں۔ اور ان بچوں کو اپنے ذاتی و طبقاتی مفادات کی راہ میں قربان کرنا آسان ہو سکے۔

دنیا کے تمام ممالک اور قوموں میں، جہاں کر جدید قوی ریاست کا قیام کیا گیا، نصاب تعلیم پر کثرول ریاست کے نظریاتی ادارے چاہتے ہیں۔ ریاست علم اور اس کے پھیلاو پر اپنانگہ اس لئے چاہتی ہے کیونکہ قوی ریاست کو خصوصی طرز کے شہریوں کی ضرورت ہوتی ہے، ایسے شہریوں کی جو فرمانبردار ہوں، تابعدار ہوں اور حکمرانوں کی اطاعت کرنا جانتے ہوں۔ اکثر قوی ریاستوں کی کسی دوسری قوم یا ریاست سے ڈشمنی ہوتی ہے اور وہ نصاب تعلیم کے ذریعے آنے والی پوکو اس ڈشمنی سے آگاہ کرنا چاہتی ہیں اور جنگ کے لئے تیار کرنے کی خواہاں ہوتی ہیں۔ نتیجتاً بچوں میں ایک محدود اور نفرت بھری قومیت کے جذبات کو ابھارا جاتا ہے اور ڈشمنوں سے جنگ کے لئے ہر دم تیار رہنے پر آمادہ کیا جاتا ہے۔ طلبہ میں قربانی اور ایمان کے جذبات کو فروغ دیا جاتا ہے تاکہ وہ مفاد پرست حکمرانوں کی خاطر لڑنے مرنے پر تیار ہو جائیں۔ اس مقصد کے لئے انہیں ڈشمن کے ظلم و تشدید اور نہ انصافی کی تفصیل دی جاتی ہے تاکہ طلبہ میں انتقام اور غصہ کے جذبات رونما ہوں۔ مثال کے طور پر دوسری عالمی جنگ سے قبل جرمی اور جاپان کے نصاب میں ایک نفرت آمیز قوم پرستی اور جنگجو اقدار کثرت سے موجود تھے۔ جنگ میں شکست کے بعد جاپان اور جرمی دونوں ممالک میں نصاب میں تبدیلیاں لائی گئیں تاکہ انتقامی اور عسکری ذہن کی بجائے ایک روادار، روشن خیال اور امن پسند ذہن کی تعمیر کی جاسکے۔<sup>1</sup>

1۔ مبارک علی۔ تاریخ اور فضابی کتب 2003ء۔

روہینیہ سہیل۔ قومیت، تعلیم اور شناخت۔ فکشن ہاؤس 1997ء۔

طارق رحمان۔ فضابی کتب میں ڈشمنوں کا تصور 2002ء۔

رقیہ جعفری۔ نصاب میں صفتی تغزیق۔ 1988ء۔ عورت فاؤنڈیشن۔

اگرچہ تمام مضامین میں جنگجو قسم کے یا پھر متعصب نظریات شامل کئے جاتے ہیں، ان کی کثرت اُن مضامین میں ہوتی ہے جو ہماری شناخت کی تعمیر کرتے ہیں۔ ان میں معاشرتی علوم کا کردار سرفہرست ہوتا ہے۔ شخص کی تعمیر میں تاریخ کے مضمون کو بروئے کار لایا جاتا ہے اور تاریخ میں سے مخصوص واقعات کو پھن کر ایک خاص نقطہ نظر سے پیش کیا جاتا ہے تاکہ طلبہ پر ایک طے شدہ اثر مرتب ہو۔ دوسرے واقعات، جو کسی من پسند نظر یئے کی تردید کرتے ہوں، ان پر خاموشی اختیار کر لی جاتی ہے یا انہیں دبادیا جاتا ہے۔ لہذا کوئی مورخ کون سے واقعات کا انتخاب کرتا ہے اور کون سے نظر انداز کر دیتا ہے، اس سے اُس کی نظریاتی سوچ کا اندازہ ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر سوویٹ یونین میں سو شلاخت نظریات اور واقعات کو تحریفی انداز میں پیش کیا جاتا تھا اور پارٹی کے سربراہوں کو سراہما جاتا تھا۔ اور تمام ایسے واقعات کو دبادیا جاتا تھا جو پارٹی کے غلط کاموں کو اجاگر کریں۔ آجکل یہی حال امریکہ میں ہے جہاں افغانستان اور عراق سے متعلق تمام ایسے معاملات پر خاموشی کا پر دہ دہاں دیا جاتا ہے جو اس بات کی غمازی کرتے ہیں کہ امریکہ اور برطانیہ نے جھوٹ اور دھوکے پر بھی جواز فراہم کر کے حملہ کیا اور اُن کے خلاف عراق میں شدید مراجحت ہو رہی ہے۔ اب عراق کی تاریخ نئے سرے سے لکھی جا رہی ہے جس میں صدام حسین کی سفا کی کو اجاگر کیا جائے گا اور امریکہ کو ایک ظالم سے آزاد کر دانے والا ہیرو بنا لیا جائے گا۔ اگرچہ تاریخ میں کئی پہلو اور زاویے ہوتے ہیں، طاقتور ممالک اور حکمرانوں کی مسلسل کوشش رہتی ہے کہ وہ تاریخ کو اپنے عزم کے لئے استعمال کریں۔ لہذا تاریخ اکثر فرقہ دارانہ، مذہبی، قومیت، عسکریت یا دینگیر تعقیبات کا شکار ہو جاتی ہے۔ طلبہ کو صرف ایک زاویہ فراہم کر دیا جاتا ہے تاکہ وہ کوئی تبادل نظریہ حاصل نہ کر سکیں۔ اس کا واحد حل یہی ہے گر طلبہ کو مختلف مورخوں کے نقطہ نظر سے آگاہ کیا جائے اور اُن طریقوں سے آشنا کیا جائے جو ایک مورخ حقائق حاصل کرنے کی غرض سے استعمال کرتا ہے۔ مثال کے طور پر تاریخی دستاویزات، خطوط، ریکارڈ اور تاریخی مقامات کا مشاہدہ۔

جوٹ بولنے کے کئی انداز ہوتے ہیں۔ ایک تو یہ کہ کوئی غلط بیانی کر دی جائے۔ دوسرا یہ کہ کوئی اہم بات بتانے سے گریز کیا جائے۔ اس قسم کا جھوٹ ہماری شہریت اور تاریخ کی کتابوں میں 1971ء کے واقعات سے متعلق ہتا ہے۔ ان کتابوں میں ہمیں اکثر صرف یہ بتا دیا جاتا ہے کہ کچھ ہندوؤں اور بھارت کے لیڈروں نے مل کر مشرقی پاکستانیوں کو مغربی پاکستان کے خلاف

بھڑکایا اور اس سازش کے نتیجے میں مشرقی پاکستان ایک علیحدہ ریاست بن گیا۔ لیکن ان کتابوں میں مغربی پاکستان کے حکمرانوں اور فوج کے کردار پر پرده ڈال دیا جاتا ہے۔ یہ نہیں بتایا جاتا کہ کئی برس سے مشرقی پاکستان کا اتحصال ہو رہا تھا، اور جب 1970ء کے انتخابات میں مشرقی پاکستان کی جماعت عوامی لیگ بھاری اکثریت سے جیت گئی تو مغربی پاکستان کے حکمرانوں اور فوج نے اقتدار منتقل کرنے سے انکار کر دیا۔ اس وجہ سے وہاں بغاوت ہوئی اور ایک نیا ملک بُنگلہ دیش دنیا کے نقشے پر رونما ہوا۔ اسی قسم کے تعصبات آج کل بھارت میں بی۔ جے۔ پی، آر۔ ایس۔ ایس، بُنگلہ ڈل، وی۔ انج۔ پی جیسی جماعتوں کو رہی ہیں۔ ہندوتوا کے تصور کے تحت بھارت کی کتابوں میں تبدیلیاں کی جا رہی ہیں اور بھارت کو دنیا کی سب سے قدیم، سب سے پرتر اور اعلیٰ تہذیب کے طور پر پیش کیا جا رہا ہے۔ مسلمانوں کو ہر برائی کا سرچشمہ تھبیر یا جارہا ہے اور ودیا بھارتی ایجوکیشنل ٹرست کے شیشومندروں میں مسلمانوں کے خلاف بے حد زہریا اور اشتغال انگیز مواد بھرا جا رہا ہے۔ اس عمل کے خلاف اٹھیا کے مفکرین، انسانی حقوق کے علمبردار، مورخ اور دانشور عمل پیرا ہیں اور شدید جدوجہد کر رہے ہیں۔ اسی قسم کی جدوجہد امریکہ میں کئی برس سے نوم چوسکی، ماٹکل اپیل، ہنزی جروع کر رہے ہیں، انگلستان میں یا کام ماٹکل یگ اور پیزیل نرشن کر رہے ہیں اور فرانس میں تعلیمی تعصبات پر کام ہیز بورڈ اور لوئی ٹھکھوزر نے کیا ہے۔ بھارت میں تعلیم کے ماہر کرشن کمار اس کام میں پیش ہیں۔

جہاں تاریخ گزرے ہوئے وقت اور حال کے بارے میں علم فراہم کرتی ہے، وہاں جغرافیہ میں درستی اور جگہ کے بارے میں بتاتا ہے۔ جغرافیہ میں اس قسم کے تصورات موجود ہیں جن کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں، مثال کے طور پر اسلامی دنیا کے پیاز، اسلامی دنیا کے دریا، غیرہ کیونکہ بچ آسانی سے اس غلط فہمی میں پڑ سکتا ہے کہ اسلامی دنیا، کسی ایک ملک کا نام ہے جس کے خدو خال کی بات ہو رہی ہے۔ اس طرح علم شہریت کا کام نہیں ہے کہ لوگوں کو اطاعت گزار اور تابعدار پنایا جائے بلکہ لوگوں میں تقدیمی نقطہ نگاہ پیدا کرنا ضروری ہوتا ہے تاکہ لوگ اپنے حقوق سے واقفیت حاصل کر لیں اور ریاست میں قانون اور آئین کی بالادستی کو سمجھ سکیں اور اس بات کو جان لیں کہ طاقت کا سرچشمہ عوام ہوتے ہیں اور حکمرانوں کی جواب رہی عوام کو ہونی چاہئے۔ علم شہریت کو رجعت پسند اور فرسودہ خیالات پھیلانے کے لئے استعمال کیا جا رہا ہے، اور شہریت کے

تصور کو مدد ہی بنا دوں پر تقسیم کیا جا رہا ہے۔ مثال کے طور پر جہاں شہریوں کے حقوق و فرائض کا ذکر آتا ہے، وہاں مسلمان اور غیر مسلم شہریوں کے حقوق و فرائض مختلف بیان کئے جا رہے ہیں جبکہ ہر شہری، خواہ وہ کسی بھی مذہب، بفرقد یا علاقت سے تعلق رکھتا ہو، قانون کی نظر میں برابر ہونا چاہئے۔ علم شہریت کا یہ کام نہیں ہے کہ شہریوں کے حقوق و فرائض میں عدم برابری پیدا کرے۔

معاشرتی علوم سائنسی علوم کی نسبت تدریز یادہ نظریات کے حامل ہوتے ہیں۔ چنانچہ ان علوم کو پڑھانے میں صرف ایک نقطہ نظر فراہم کرنا خطرناک ہوتا ہے۔ ان علوم کو پڑھانے کا تقدیدی طریقہ یہ ہے کہ کسی بھی واقعہ، امر یا دور کے بارے میں مختلف، متفاہ اور متصادم نقطہ نظر پیش کئے جائیں اور طلبہ سے کہا جائے کہ وہ خود اپنی آراء قائم کریں کہ کون سا نقطہ نظر ان کے نزدیک صحیح ہے اور وجہ بیان کریں۔ اس طرح طلبہ میں انتخابی صلاحیت پیدا ہوتی ہے اور وہ دو یادو سے زائد نقطہ نظر کا موازنہ کر کے اپنے نتیجہ پر پہنچ سکتے ہیں۔ اسی طرح ان کی چونی نشوونا ہو گی اور وہ تقدیدی سوچ کے اہل ہو جائیں گے۔

ایک اچھی تعلیم کا مقصد صرف نہیں کہ طلبہ کو بے شمار حقائق فراہم کر دیے جائیں۔ بلکہ حقائق کے مابین تعلقات کا سمجھنا اور تصورات پیدا کرنا، ایک اچھی تعلیم کا نصب اعین ہوتا ہے۔ طلبہ کو معلوم ہونا چاہئے کہ کوئی سوراخ، ماہر جغرافیہ یا علم شہریت کا ماہر حقائق کیوں کر ماحصل کرتا ہے۔ ان حقائق کے ماحصل کرنے میں کون سے عوامل ہوتے ہیں مثال کے طور پر تاریخی دستاویزات کے خطوط اور خط و کتابت کا معاہنہ وغیرہ۔ ہمارے طلبہ کو سائنس کے مضامین میں تو اکثر وہ طریقہ کار بتایا جاتا ہے جس کے ذریعے ہم سائنسی حقائق ماحصل کرتے ہیں، لیکن معاشرتی علوم میں ہم طلبہ کو کسی ایسے طریقہ کا راستے واقف نہیں کرواتے جس کے ذریعے کوئی سوراخ یا فلسفہ و ان اپنے نتائج پر پہنچتا ہے۔ اسی لئے اکثر ایسے علوم تھی معلوم ہوتے ہیں اور یہ تاثر پیدا ہوتا ہے کہ ان کو چیز نہیں کیا جاسکتا۔ تعلیم کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ہر تھیوری، ہر راز وی، ہر نظریہ قابل تقدید ہو اور چیز کیا جا سکتا کہ بحث و مباحثہ ہو اور طلبہ خود نتائج اخذ کریں۔ اس طرح انہیں معلوم ہو گا کہ معاشرے میں کوئی حقیقی نہیں ہوتا بلکہ لوگوں، مفکرین اور ماہرین کی آراء ہوتی ہیں۔

ایک اچھی تعلیم کا مقصد طلبہ کو رجعت پسند اور تنگ نظر بانا نہیں ہوتا۔ بلکہ ایک اچھی تعلیم وہ ہوتی ہے جو طلبہ کو کشاور زہن بنائے، تقدیدی سوچ کے قابل بنائے، موازنہ کرنے اور فیصلہ کرنے

کی قوت فراہم کرے، تجزیہ اور تجزیہ کرنا سکھائے اور اپنے آزادانہ نظریہ کی تعمیر کی الیت فراہم کرے۔ یعنی تعلیم کا مقصد چونی اور علمی نشوونما ہے نا کہ تجھ نظری اور واحد حق کو بنا سوال کئے قبول کرنا۔

مندرجہ بالا بحث کی روشنی میں اگر اس مکالے کو دیکھا جائے جو آجکل منظر عام پر گرما گرم ہے تو اندازہ ہوتا ہے کہ حکومت کے الہکار، وزراء اور اہمیت کے کچھ از کان تعلیم اور خاص طور پر معاشرتی علوم کو محض ریاست کے حاوی نظریات کے تحت مرتب کرنا چاہتے ہیں۔ ان حاوی نظریات میں ہمارے حکمران طبقات کے مفادات پہاڑ ہیں۔ عام لوگوں کو صرف اس لئے یہ خیالات دینے جاتے ہیں تاکہ وہ حکمرانوں کے مفادات کے تحفظ کے لئے قربانیاں دینے پر آمادہ ہو جائیں۔ ان حاوی نظریات میں لوگوں کا اپنا کوئی فائدہ نہیں ہوتا ہر صرف حکمرانوں کا ہوتا ہے۔ گزشتہ دو شرود میں متعدد مفکرین، تعلیم دانوں اور مورخوں نے ہمارے تعلیمی نصاب پر تفصیلی اور تقدیمی مقالے اور کتابیں لکھے ہیں۔ ایس۔ ذی۔ پی۔ آئی کی روپورث نے کوئی نئی یا انوکھی بات نہیں بتائی۔ لیکن اس کی تجاویز کو مسترد کرنے اور اس پر نظریاتی حملے کرنے کی وجہ صرف یہ ہو سکتی ہے کہ حکمران لوگوں کو ایک واحد نظریے سے آشنا کرانا چاہتے ہیں جو صرف ان کے ذاتی مفاد میں ہے۔



## مغل بادشاہوں کے معاشی حالات: شعراء کی نظر میں

ڈاکٹر شہناز بیگم

مغل بادشاہوں کی معاشی حالت اس دوران کتنی بدحال تھی۔ اس کا اندازہ لگانا بے حد مشکل ہے۔ تاریخی مأخذ کے علاوہ اردو شاعری میں مغل بادشاہوں کی بدحال معاشی حالت کا تذکرہ ملتا ہے۔ میر تقی میر، سودا، مصحتی، جعفر علی حسرت وغیرہ اس دور کے تقریباً ہر ایک شاعر نے بادشاہ کی معاشی حالت کو نمایاں کیا ہے۔ مندرجہ ذیل شعر میں میر تقی میر نے بادشاہ کی اقتصادی حالت کو ان الفاظ میں اس طرح نمایاں کیا ہے:-

آٹھ آنے ہیں شاہ پر بھاری  
اس کی لوگوں نے کی ہے اب خواری (1)

میر تقی میر کے اس شعر سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اس عہد میں اقتصادی حالات اتنے خراب ہو گئے تھے کہ بادشاہ تک پر ایک چھوٹی سی رقم بھی بار تھی۔ شہزادوں اور شہزادیوں کی حالت غرباء سے بھی بدتر تھی۔ اسپیر (Spear) کا کہنا ہے کہ ”ان شہزادوں کو مر جانے دیا جاتا تھا لیکن کوئی مزدوری یا ملازمت محض اس وجہ سے نہ دی جاتی تھی کہ یہ کام ان کے شیابان شان نہ تھا۔ ان کے حالات جانوروں سے بھی بدتر تھے۔“ (2)

اسی طرح شہزادہ عالی گوہر (3) کا دیوان شاکر علی بیان کرتا ہے، ایک بار اس نے شوربے کا ایک گھڑا شہزادے کو جانچ کے لئے بھولایا تو اس نے کہا یہ گل کی عورتوں کو دے دو کیونکہ محل میں تین دن سے چولہائیں جلا تھا۔“ (4)

مصطفیٰ نے شاہی گھرانے کی خستہ حالت کو اس طرح نمایاں کیا ہے:-

احوال سلاطین کی لکھوں کیا میں خرابی  
یعنی کہ مدد عید اب ان کو لب ناہ ہے

فاقتوں کی زبس مار ہے بے چاروں کے اوپر  
جو ماہ کر آتا ہے وہ ماہ رمضان ہے (5)  
مصححی کی طرح سے میر تقی میر نے بھی مندرجہ ذیل اشعار میں بادشاہ کی اقتصادی پدھاری کی  
طرف اشارہ کیا ہے:-

دینے کا ہو کہیں ٹھکانا بھی  
جود کو چاہئے زمانا بھی  
یاں نہیں ہہہ کے گھر میں دانا بھی  
کبھو ہوتا ہے پینا کھانا بھی

ورنہ بھوکے رہے ہیں بیٹھے ٹھھال (6)

مغل بادشاہوں کی عیش پرستی کی وجہ سے بھی اقتصادی حالات اور بھی زیادہ خراب ہو گئے۔  
غربت، افلاس، بے کاری اور مالی وسائل کی کمی جیسے اسباب نے مغل شہزادوں کی زندگی پر گہرا اثر  
ڈالا۔ اخراجات کی تکمیل کے باعث مغل شہزادے آپس میں بڑائی جھگڑوں میں مصروف رہا کرتے  
تھے۔ یا پے اخراجات کو پورا کرنے کے لئے مہاجنوں سے قرض لیتے تھے۔ عموماً یہ قرض کو ادا بھی  
نہیں کر پاتے تھے۔ جب ان کے پاس پیسے ختم ہو جاتے تھے تو یا پے گھروں میں شور پھاتے تھے۔  
بادشاہ کی رہائش ان سے دور نہیں تھی ان کا ایک ایک لفظ سنتا۔ (7)

محمد رفیع سودا نے ان حالات کو اس طرح سے واضح کیا ہے:

چا رکھی ہے سلاطینوں نے یہ توبہ ڈھاڑ  
کوئی تو گھر سے نکل آئے ہیں گریباں چھاڑ  
کوئی در اپنے پے آوے دے مارتا ہے کواڑ  
کوئی کہے جو ہم ایسے ہیں چھائے ہیکی پھاڑ  
تو چاہئے کہ ہمیں سب کو زہر دیجئے گھول (8)

## جعفر علی حضرت کے مطابق

رہے بچارے سلاطین کا حال سو کیا  
کسی کے مرنے کی نوبت کوئی پڑا ہے نہ حال (9)

احمد شاہ بادشاہ کے عہد میں منصب داروں سے لے کر جھوٹے چھوٹے توکروں تک کی تنواہ  
تین سال سے چڑھی ہوئی تھیں، بھوکوں مرتے سواروں نے اپنے گھوڑے بیچ ڈالے تھے۔ پیدل  
فوج کے بدن پر کپڑے تک نہیں ہوتے تھے، شاہی جانوروں کو چارہ بھی نہیں ملتا تھا۔ جب بادشاہ  
کی سواری باہر جاتی تو اس کے ساتھ کوئی نہیں ہوتا ”کبھی کبھی تو شاہی نوبت اور نشان بھی ساتھ نہیں  
ہوتا“ جعفر علی حضرت نے ان واقعات کو مندرجہ ذیل اشعار میں ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

وہ شہ پہر کے انجمن نمط سی جس سپاہ  
سو اس کی ڈیوڑگی پر کئی پیادے ہیں بحال تباہ  
سو مارے فاقوں کے مرتے ہیں چھمانے تنواہ  
کہیں ہیں ہم کو ملے کیا خوارک خاص کو آہ

حر کو تب ہو جو بھیجے کڑو ریا کتوال (10)

اس طرح اقتصادی بدحالی کے باعث بادشاہ کی بیگمات اور شہزادوں کو محل کا ساز و سامان بیج  
کر گذا رکنا پڑ رہا تھا مصطفیٰ نے ان حالات کو بیان کرتے ہوئے لکھا ہے:

گل جائے زبان میری کروں، ہجو گران کی

یہ نگ ک معاشی کا سلاطین کی بیان ہے (11)

جادو نا تھر کارنے شاکر خاں کے حوالے سے لکھا ہے ”احمد شاہ کے گردی پر بیٹھنے کے کچھ  
وقت بعد ہی اس حد تک حالات ابتر ہو گئے کہ شاہی دربار میں جو چیزیں تھیں ان کی فہرست بنائی  
گئی۔ یہ چیزیں دکانداروں کو پتی گئیں اور اس طرح جو روپیہ ملا اس سے فوج کی تنواہ چکائی گئی یہ  
چیزیں تھیں قلیں، کھانا بنانے کے برتن، تھالیاں، کتابیں، بیند باجوں کا سامان اور دیگر سب  
کارخانوں کی چیزیں۔“ (12)

”سلاطین کی رہائش گاہیں اونچی دیواروں میں گھری ہوئی ہیں کہ کوئی ان کے اندر نہ دیکھ  
سکے ان کے درمیان لا تعداد جھونپڑیاں ہیں۔ جن میں یہ ذات کے مارے لوگ رہتے ہیں۔ جب

کبھی قلعہ کا دروازہ کھلتا ہے۔ تو ان غریب مغلس، نیم برہنہ و نیم بھوکے لوگوں کا بلہ ہوتا ہے اور ہمارے اور گردکھرے ہو جاتے ہیں۔ ان میں سے کچھ تو جوان ہیں اور کچھ بادشاہ کے بیٹے ہیں۔ جن کی مائیں یا تو مرگی ہیں یا پھر محکرا دی گئیں۔ (13) (انگریزی سے ترجمہ)  
اس طرح شاہی خاندان کے وہ لوگ جو رشتہ دور دراز پیڑھی پیچ کرنے لکھتے وہ بھی روٹی نک کھتاج تھے۔ رائخ کے مطابق۔

بیان کیا ہو، بے مہری ۰ آہاں  
ہیں اہل زمین اس کے ہاتھوں بہ جاں  
کیا اس کی گردش نے عالم تباہ  
کیا تاج شاہی کو سکھول آہ  
شہوں کو بھی اس نے گدا کر دیا  
غم فقر میں جتنا کر دیا (14)

### امراء کی معاشی حالت

پادشاہ کی طرح سے امراء کی بھی معاشی حالت بدحال تھی۔ جاگیرداری بحران کے باعث امراء کی معاشی حالت بے حد اثر انداز ہوئی۔ کیونکہ ان کی اقتصادی حالت کا انحصار جاگیروں سے ہونے والی آمدی پر تھا۔ لیکن جب جاگیروں سے آمدی ہوتا بند ہو گئی تو ان کو اقتصادی طور پر بے حد مشکلات کا سامنا کرنا پڑ رہا تھا۔ محمد فیض سودا نے اس پہلو پر ان الفاظ میں روشنی ڈالی ہے:

سپاہی رکھتے تھے تو کرامیر دولت مند

سو آمد ان کی تو جاگیر سے ہوئی ہے بند (15)

اس عہد میں جاگیروں پر مرہٹوں، جاثوں اور سکھوں نے قبضہ کر لیا تھا، جس کی وجہ سے امراء کی آمدی کا ذریعہ ختم ہو گیا۔ امراء کے ساتھ ساتھ ان کے خاندان کے ہر فرد کو مغلسی کی زندگی گزارنا پڑ رہی تھی۔

اس طرح امراء کی جاگیریں اس دوران بے اثر و بے وقار و ہو گئیں تھیں۔ ان سے لگان وصول کرنا تقریباً ناممکن ہو گیا تھا۔ جن مسائل کا سامنا اس دوران امراء کو کرنا پڑ رہا تھا۔ اس پہلو

کے بارے میں سودا کا کہنا ہے کہ

قوی ہیں ملک میں مسد امیر ہیں سو ضیف  
نکے کہاں جو ہمیں دیکے ہوں انہوں نے حریف

نہ کچھ ریج میں حاصل نہ درمیان خریف (16)

اس طرح سودا کے مندرج بالاشعار سے واضح ہو جاتا ہے کہ وہ امراء جن کا کبھی اقتدار تھا۔

لیکن اقتصادی پس ماندگی کی وجہ سے ان کا اقتدار ختم ہو گیا۔ فصلیں بھی تباہ و برپا ہو رہی تھیں۔ ریج او، خریف کی فصلیں جن سے کبھی نفع ہوتا تھا۔ لیکن ان فصلوں سے اب کچھ حاصل نہیں ہو رہا تھا۔

الخمار ہویں صدی میں کچھ بھی امراء کو چھوڑ کر باقی بھی امراء کی حالت بے حد خستہ تھی۔ زیادہ

تر امراء قرض کے بوجھ سے دبے ہوئے تھے۔ متوسطین کے علاوہ امراء کی شدید گزی اقتصادی  
حالات کا ذکر شرعاً نے بھی کیا ہے۔ حاتم نے امراء کی معاشی پس ماندگی کا ذکر ان الفاظ میں کیا

ہے:

جہاں میں صاحب خس خانہ گھاس والے ہیں  
جنہوں کے محل تھے ان کو کھنڈر کے لائے ہیں (17)

جعفر زمی نے بھی ہم عصر امراء کی اقتصادی حالت کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

امراء سب ہیں بیخبر احمدی بچارے بیو قر

اسوار پاچی سے بتریہ نوکری کا حظ ہے

نوکر فدائی خان کے محتاج آدمی نان کے

تعینت بنی ہے ایمان کے یہ نوکری کا حظ ہے (18)

ستر ہویں صدی کے آخر میں ہوئے اقتصادی بحران کا سب سے زیادہ اثر نخلے درجے کے  
امراء پر پڑا۔ لیکن اونچے طبقے کے امراء بھی اس بحران سے اپنے آپ کو نہیں بچا سکے۔ تقریباً سبھی  
شرعاً نے امراء کے اقتصادی زوال کے بارے میں اشعار قلم بند کئے ہیں۔ امراء اور بادشاہ کی  
اقتصادی زیبوں حالی کے باعث بھی شرعاً جن کی سر پرستی مغل امراء اور بادشاہ کرتے تھے۔ اس  
وقت بطبی سے ہجرت کر رہے تھے عموماً شرعاً اقتصادی بدحالی کے ذمہ دار غیر ملکی حملہ و روں کو مانتے  
تھے۔ اقتصادی بدحالی اور معاشی پریشانیوں نے امراء کی حالت پر گمراہ اثر ڈالا۔ نادر شاہ

درانی (1739) کے حملے کے بعد تو امراء کی حالت پہلے سے بھی زیادہ پس ماندہ ہو گئی۔ نادر شاہ کے حملے کے وقت درگاہ قلنی خان دہلی میں تھے۔ انہوں نے اس پہلو کے بارے میں مندرجہ ذیل اشعار میں لکھا ہے کہ:

غُنِيْ فَقِيرِ بَحْرِيْ  
وَهَيْانِ، هُوشِ نَبِيْسِ ہے کسی میں سبِ مُضطَرِ

نکل گیا ہے ریسوں کا بھی پلیتھن اب  
تلائی دال اڑاتے ہیں دوڑتے گمراہ گمراہ (19)  
معاشی بحران کے باعث ان امراء کو بے حد محنت و مشقت کرنی پڑ رہی تھی۔ کیونکہ مرکز کے  
کمزور ہونے سے معاشی حالات خراب ہو گئے۔ جس سے اس کا اثر سلطنت کے ہر ایک شعبہ پر  
پڑا۔ محمد رفیع سودا نے امراء کی معاشی حالت کے زوال پذیر ہونے کا تذکرہ ان اشعار میں کیا  
ہے:

بس ان کا ملک میں کارنقش جو یوں ہو تباہ  
کہ کوہ، زر ہو زراعت میں تو، نہ دیں پرکاہ  
جگہ وہ کونی نوکر رکھیں یہ جسمہ پاہ  
کہاں سے آؤں پیادے کریں جو پیش نگاہ  
کدر سوار جو پچھے چلیں وہ باندھکے غول (20)

اس طرح اشعار ہوئیں صدی کے تقریباً ہر ایک شاعر نے امراء کی معاشی بدحالی کو نمایاں کیا  
ہے اور اس کے علاوہ امراء کی فوجی طاقت پر بھی روشنی ڈالی ہے۔ اس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ  
امراء کی فوجی طاقت اس حد تک کمزور ہو گئی تھی کہ وہ غیر ملکی حملے آوروں تک مقابله نہیں کر سکے۔  
یہاں تک کہ امراء کو دیگر طاقتیں یعنی جاؤں، مرہٹوں وغیرہ جیسی طاقتیں سے مدد لینی پڑی۔ جعفر  
علی حرست نے امراء کی معاشی حالت کو مندرجہ ذیل اشعار میں اس طرح بیان کیا ہے:

امروں کے تین یہ سی اور تلاش رہے  
کہ گونہ پاگل ہو یا نہ دورباش رہے  
کسی طرح سے بنے تو یہ نان و آش رہے  
نہ گو قاتع ہو پردا حرم کا فاش رہے  
دو ان خانے میں ہو پیک دان اور رومال  
طلب جو دیں تو کہا مانیں ان کا سب انفار  
سناویں گالیاں پردے کئے پکار پکار  
نہ عربی باجا ہے نہ تاشا پاگل میں سوار  
سو اکھاروں کے کوئی نہیں ہے عہدہ دار  
اخادے ہے کوئی شمشیر اور کوئی ڈھال (21)

جعفر علی حضرت نے جس طرح سے امراء کی معاشری بدحالی کو بیان کیا ہے۔ اس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ اس عہد میں امراء کی حالت معاشری طور پر اتنی بدحال تھی کہ نہ تو ان کو سواری کے لئے پاگل میسر تھی اور نہ ہی دورباش تھا۔ ایک وہ زمانہ تھا جب امراء طبقی کی سواری شاہانہ انداز سے نہلی تھی۔

سودا نے مصورو علی خان نامی ایک منصب دار کا ذکر کیا ہے۔ جس کا سات ہزار کا منصب تھا۔ وہ بھی اس وقت انتشاری بدحالی کے ہاتھوں مجبور تھا۔ اس پہلو پر سودا کا کہنا ہے کہ

بالفرض اگر آپ ہوئے ہفت ہزاری  
یہ شکل بھی مت تجھیو تو راحت جاں ہے

نک دیکھنا مصورو علی خان جی کا احوال  
چھاتی پر کڑک بجلی ہے اور شیر دہاں ہے (22)  
جن امراء کے پاس آمدی کے کچھ ذرا لمحہ باقی رہ گئے تھے، ان کے لئے بھی شان و شوکت کی

زندگی گزارنا تو کیا اپنے نوکروں کی تنواہ ادا کرنا ممکن نہیں تھا۔ چنانچہ حاتم نے امراء کی معاشی  
حالت پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھا ہے:

جن کے ہاتھی تھے سواری کو، سواب نگے پاؤں  
پھرتے ہیں جوتے کو محتاج، پڑے سرگردان

نعتیں جن کو میر تھیں، ہمیشہ ہر وقت  
روز پھرتے یہاں، قوت کو اپنے حیراں

جن کے پوشک سے معور تھے تو شہ خانے  
سو وہ پوند کو پھرتے ہیں، ترستے عرباں

پچھے نان کو رکھ ہاتھ میں، کھاتے ہیں امیر  
جس کو دیکھوں ہوں سو ہے، فگر میں غلطان پیچاں

خوان والان کہاں، اور وہ دسترخوان  
یعنی چہ میرودچ مرزاوچ نواب وچہ خاں (23)

اس طرح بادشاہ و امراء کی معاشی بدحالی کا اثر سماج کے ہر ایک طبقے پر پڑ رہا تھا۔ کیونکہ یہ  
طبقات اپنی مالی حالت کے لئے حک्रاں طبقے پر محصر تھے۔ ان کے ذریعے بنائے گئے سامان کی  
مائدگ حکراں طبقے میں کمیابانہ ہونے کی وجہ سے صنعت و حرفت کو بے حد نقصان پہنچا۔ مختصر طور پر یہ  
کہا جا سکتا ہے کہ حکراں طبقے سے لے کر نچلے طبقے تک معاشی تکلیٰ اور افلاس کا شکار تھے۔ اس طرح  
ہر ایک طبقے کو بے روزگاری کا سامنا کرنا پڑ رہا تھا۔ بے روزگاری کی وجہ سے ہر طبقے کی حالت  
خراب تھی۔ نظیر اکبر آبادی نے بے روزگاری کی وجہ سے مختلف طبقات کو جن مسائل کا سامنا کرنا پڑا۔

رہا تھا مندرجہ ذیل اشعار میں تذکرہ کیا ہے:

بے روزگاری نے یہ دکھائی ہے مفلسی  
کو شے کی چھت نہیں ہے یہ چھائی ہے مفلسی  
دیوار و در کے نیچ سائی ہے مفلسی  
ہر گھر میں اس طرح سے بھر آئی ہے مفلسی  
پانی کا ٹوٹ جادے ہے جوں ایک بار بند (24)

جعفر علی حضرت کے مطابق:

جو گھر میں بیٹھے ہیں مفلس غریب یہ نوکر  
انہوں کا حال تو کیا کہیے کیسے ہیں مضطرب

سوائے دانہ اشک اور انہیں نہ آئے نظر  
انہیں ہیں گھر سے وہ منہ کو چھپانے کے شب کو اگر  
پڑے ہے ٹکڑا کوئی منہ میں جب کریں وہ سوال (25)

اسی وجہ سے صناع جو بادشاہ اور اسراء کی مفلسی کی وجہ سے پہلے سے بھی زیادہ تباہ حال ہو گئے  
تھے۔ میر ترقی میر نے اس کا ذکر مندرجہ ذیل شعر میں کیا ہے:

صناع ہیں سب خوار ازاں جملہ ہوں میں بھی  
ہے عیب بڑا اس میں جسے کچھ ہنر آوے (26)

شاہ ولی اللہ نے بھی گرتی ہوئی مالی حالت کے بارے میں اپنی فکر کا

اطہار کیا ہے اور اس کی اصلاح کے بارے میں لکھا ہے ”خالصہ کا بڑا اعلانہ  
بڑھایا جائے تاکہ بادشاہ کو صوبے داروں اور جاگیرداروں کی اقتصادی  
غلامی سے نجات ملے۔ جاگیریں عطا کرنے میں اختیاڑ اور دور بینی سے  
کام لیا جائے“ (27) اس طرح کسی بھی حکومت کی ترقی کا انحصار اچھی مالی  
حالت پر ہوتا ہے۔ جس ملک کی معاشی حالت اچھی ہو گی وہاں ہر ایک  
شعبہ میں ترقی ہو گی۔ معاشی پہلو کو اہمیت دینے ہوئے شاہ ولی اللہ نے لکھا  
ہے ”جس سوسائٹی میں معاشی توازن نہ ہو اس میں طرح طرح کے روگ  
پیدا ہو جاتے ہیں۔ نہ ہاں عدل و انصاف قائم ہو سکتا ہے اور نہ ہی نہ ہب  
اچھا اڑاؤں سکتا ہے۔“ (28)

اس کے پیش نظر یہ کہا جا سکتا ہے کہ اٹھارویں صدی کے آغاز میں سماج کے مختلف طبقات  
ایسے دور سے گزر رہے تھے جہاں پر اقتصادی توازن بالکل نہیں تھا۔ جہاں ایک طرف خالصہ  
زمینیں محدود تھیں تو دوسری طرف جاگیرداروں کی تعداد افزایاد تھی۔ اس کے علاوہ اجارہ داری کے  
سموم اثرات۔ اس طرح اقتصادی توازن نہ ہونے کی وجہ سے حکراں طبقے کے ساتھ ساتھ سماج  
کے دیگر طبقات پر بھی اس کا اثر پڑ رہا تھا۔ مختصر طور پر یہ کہا جا سکتا ہے کہ اس عہد میں سماج کا ہر طبقہ  
جیسے سپاہی، عالم، فاضل، شاعر، طبیب، سوداگر، کسان، وکیل، مشائخ غرض کے ہر ایک طبقہ مغلیسی و  
بدحالی کا شکار تھا کیونکہ ان طبقات کی اقتصادی زندگی کا داروں مدار ایک دوسرے پر تھا۔

### سماج کے مختلف طبقات کی معاشی حالت: شعراء کی زبانی

اٹھارویں صدی کے آغاز میں مختلف طبقات اقتصادی طور پر جن مسائل سے گزر رہے تھے  
اس کا تذکرہ تاریخی مآخذ کے علاوہ اردو شاعری میں بھی ملتا ہے۔ جعفر زمیں، شاکرناجی، میر تقویٰ میر،  
قائم چاند پوری اور رائے نے سماج کے ہر ایک طبقے کی اقتصادی پسمندگی کا ذکر شاعری میں کیا  
ہے۔ اس طرح ان شعراء کی شاعری کی روشنی میں اس عہد کی اقتصادی حالت کے بارے میں  
جنوںی اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ کچھ شعراء نے براز، بساطی، بقال، بھڑکوئے، دھنی، عطارہ،  
قصاب، کبابی، نانبائی وغیرہ کے کام نہ چلنے کا ذکر کرتے ہوئے اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے

کل لوگوں میں روزمرہ کی ضرورت کی چیزیں خریدنے کی بھی استطاعت تک نہیں تھی۔

### سپاہیوں کی معاشی حالت

فوجی نظام جو مغل سلطنت کا اہم ترین ستون تھا۔ جس پر سلطنت کا دار و مدار قائم تھا۔ لیکن اخبار ہوئیں صدی کے آغاز میں اقتصادی بدحالی کے باعث بے حد کمزور ہو گیا تھا۔ کیونکہ مغل سلطنت کی اقتصادی حالت کمزور ہونے کی وجہ سے سپاہیوں کو وقت پر تنخواہ بھی نہیں ملتی تھی۔ اور مگر زیب کی دکنی پالیسی کے باعث خزانہ کافی حد تک خالی ہو گیا تھا اور جو تھوڑا بہت خزانہ باقی بچا تھا وہ اور مگر زیب کے جانشینوں نے عیش و عشرت میں خالی کر دیا تھا۔ اس طرح وقت پر تنخواہ ملنے کی وجہ سے سپاہیوں کے ساتھ ساتھ ان کے بیوی بچوں کو فنا تے کرنے تک کی نوبت آ جاتی تھی۔ اقتصادی پریشانیوں کی وجہ سے فوجیوں کو شدید ڈھنی اذیتوں کا سامنا کرنا پڑتا تھا۔ ان میں بیزاری، خواری اور رذالت کا زبردست احساس پیدا ہو گیا تھا۔ جعفر زمی نے فوجیوں کی حالت کو اپنی شاعری میں جس طرح سے نمایاں کیا ہے اس سے ان کی زار حالت کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ انہوں نے فوجیوں اور فوجی جانوروں کی خشته حالی، نوکری ڈھونڈنے نہ ملنا، اور نوکری میں بھی جائے تو تنخواہ وصول نہ ہونا وغیرہ تاریخی حقائق کو مندرجہ ذیل اشعار میں اس طرح بیان کیا ہے:

مردم پریشاں یکدیگر گشتہ سپاہی در بدر  
خورده بے خون بجکر یہ نوکری کا حظ ہے

شش ماہہ حق مردمان، بر گردن دولتو راں  
تس پر سواری ناگہاں، یہ نوکری کا حظ ہے

بس خشته و بمحال ہے، ٹوٹی پرانی ڈھال ہے  
جامہ مشک جال ہے، یہ نوکری کا حظ ہے

گھوڑا رہا بھوکا سدا اور فاقہ شد میان گد  
بی بی کہے میرا خدا، یہ نوکری کا حظ ہے

جب دوڑکوں سب اوٹھ چلے اسوار بیٹھے یوں لکے  
ٹوٹ پچارا نا ہے، یہ نوکری کا حظ ہے (29)

”سپاہیوں کو چیتیں چیتیں میئنے سکت تنوہاد ادانہ ہوتی تھی، دانہ دانہ کو محتاج رہتے تھے جنگی  
الٹھوڑے آلات حرب بننے کے ہاں گروی رکھ کر اشیائے خورد فی حاصل کرتے تھے اور اگر ادھار کچھ  
سامان مل جاتا تو کھانا نصیب ہوتا۔ ورنہ ان کے لئے سال کے بارہ میئنے رمضان سے کم نہ ہوتے  
تھے اور جس دن کچھ کھانے کوں جاتا تو ان کی نظر میں وہ عید سے کم نہ ہوتا۔“ (30)  
محمد رفیع سودا نے اس پہلوکی عکاسی مندرجہ ذیل اشعار میں کی ہے:-

گھوڑا لے اگر، نوکری کرتے ہیں کسو کی  
تنوہاد کا پھر، عالم بالا پ نشاں ہے

گزرے ہے سدا یوں علف و دانہ کی خاطر  
شمشیر جو گمراہی میں ہے تو پر بننے کے یاں ہے

ثابت ہو جو دگلا تو نہیں موزوں میں کچھ حال  
تیروں میں ہے پیر گیری، تو بے چلہ کماں ہے

کہتا ہے نفرغرہ کو صراف سے جا کر  
بی بی نے تو کچھ کھایا ہے، فاقہ سے میان ہے

یہ سن کر دیا کچھ تو ہوئی عید، وگرنہ  
شوال بھی پھر ماہ مبارک رمضان ہے

اس رنگ سے جب چڑھ گئے چھتیں مینے  
تنخواہ کا پھر پیٹنا اس شکل سے یاں ہے (31)

اس طرح زوال کا اثر فوج پر برآ راست پڑ رہا تھا۔ اقتصادی بدحالی کی وجہ سے فوج میں  
ابتوی بھیلی ہوئی تھی۔ فوج کی کارکردگی بھی پہلے جیسی نہیں رہی تھی۔ فوج اس قابل ندرہ تھی کہ ملک  
کے سرکش عناصر کا اتحصال کر سکے۔ اس عہد میں اقتصادی حالات اس حد تک نازک ہو گئے تھے  
کہ ان سپاہیوں نے اقتصادی بدحالی سے تنگ آ کر اپنے گھوڑے تک بیج دیئے تھے۔ جانوروں  
کے کھانے تک چارہ مہیا نہ تھا جس کی وجہ سے وہ بھوک سے مر رہے تھے یہاں تک کہ سپاہیوں کو  
بیوں سے قرض لے کر گزر کرنا پڑ رہا تھا۔ جعفر زعیم کا کہنا ہے:

سپاہی حق نہیں پاؤں نت اوٹھکر چوکیاں جاویں  
قرض بیوں سے لے کھاویں عجب یہ دور آیا ہے (32)

فائدہ چاند پوری کے مطابق:

فوج کی ہے انگل حالت تباہ  
آہ سے اس وقت مدد چاہیے (33)

فوج میں اعلیٰ درجے سے لے کر نچلے درجے تک کے فوجیوں کی حالت افلات زدہ تھی۔  
یہاں تک کہ اکثر اوقات ان فوجیوں کے بدن پروردیاں بھی نہیں تھیں جس کا ذکر میر قمی میرے ان  
اشعار میں کیا ہے:

فوج میں جس کو دیکھو سو ہے اداں  
 بھوکھ سے عقل گم نہیں ہیں حواس  
 نج دکھایا ہے سب نے ساز و لباس  
 چیخڑوں بن نہیں کسو کے پاس  
 یعنی حاضر برآں ینکے سپاہ (34)

معاشی پسمندگی کے باعث فوج میں لٹنے تک کی طاقت نہیں رہی تھی۔ محمد شاکر ناجی جو  
 احمد شاہ کی فوج میں بھیت ایک سپاہی تھے۔ انہوں نے فوجیوں کی خستہ حالی کو مندرجہ ذیل اشعار  
 میں بیان کیا ہے۔ یہ اشعار انہوں نے 1754ء میں لکھے تھے ناجی کے مطابق فوجیوں کی حالت:

لٹتے ہوئے نہ برس بیس ان کو بیتے تھے  
 دعا کے زور سے والی دودوں کی جیتے تھے

شرابیں گھر کی نکالے مزے سے پینتے تھے  
 نگار و نقش میں ظاہر گویا کہ چینتے تھے

گلے میں بنسیاں، بازو اور طلائی نال  
 قضا سے نج گیا، مرنا نہیں تو مخانا تھا

کہ میں نشان کے ہاتھی اوپر نشانا تھا  
 نہ پانی پینے کو پایا وہاں نہ کھانا تھا

ملے تھے دھان جو لکھر تمام چھانا تھا  
 نہ ظرف و مطبغ و دوکان نہ غله و بقال (35)

شاکرناجی کے یہ اشعار چشم دید گواہ کی شہادت ہیں۔ شاہی خزانے میں روپیہ نہ ہونے کی وجہ سے رہی سمجھی فوج بھی بے بس والا چار ہو گئی۔ مہینوں اور بعض اوقات برسوں تخلوہ نہ ملنے کی وجہ سے پاہیوں کے دلوں لے ٹھنڈے پڑ گئے تھے۔ احمد شاہ کے زمانے میں محلات شاہی کے ساز و سامان کی فہرست بتانا کر دکاندار کو دے دی گئی تاکہ اشیاء کو یقین کریا گروی رکھ کر پاہیوں کی تخلوہ نہ ملے۔ ادا کردی جائیں۔ پاہیوں کی اقتصادی حالت کے بارے میں جعفر علی حضرت کا کہنا ہے:-

پاہی بجو رہے بیچارے ان کے یہ اوقات  
کہ یقین کر کر کزی تختے وہ کھاتے ہیں دن رات  
ہے چھٹی چوب کی مینڈھے پہ ان کی بس پہ برات  
سمیں ہیں کوچ کے دن وہ سیکس کی سو بات  
کہ اس کے ہاتھ میں ہے بڑا بغل میں پال (36)

پاہیوں کی تحدیت کے بارے میں میر قی میر کا کہنا ہے کہ:-  
پوچھ مت کچھ پاہیوں کا حال  
ایک تکوار یچے ہے اک ڈھال (37)

نفیر اکبر آبادی کے مطابق:-

ایسا پاہ مرد کا دشمن زمانہ ہے  
روٹی سوار کو ہے نہ گھوڑے کو دانا ہے  
تخلوہ نہ طلب ہے نہ پینا نہ کھانا ہے  
پیادے دوال بند کا پھر کیا ٹھکانا ہے  
در در خراب پھرنے لگے جب نقار بند (38)  
اس طرح اخبار ہویں صدی کے تقریباً ہر ایک شاعر نے فوجیوں کی اقتصادی بدحالی کی مکمل

تصویر پیش کی ہے۔

## سوداگروں یا تجارتی طبقے کی معاشی حالت

جیسا کہم جانتے ہیں سولہویں اور سترہویں صدی میں تجارت عروج پر تھی۔ تجارت کفر و غ دینے میں سوداگروں اور حکومت کا اہم کردار ہوتا تھا۔ لیکن انحصار ہوئیں صدی کے آغاز میں سیاسی حالت کے ابتر ہو جانے سے اس کا اثر تجارت پر بھی پڑا، راستے محفوظ نہیں رہے تھے۔ جس کی وجہ سے ملک کے ایک حصے سے دوسرے حصے تک سوداگروں اور کارگروں کی آمد و رفت تقریباً بند ہو گئی۔ اس طرح راستوں کے محفوظ نہ ہونے کی وجہ سے سوداگر ایک مقام سے دوسرے مقام پر آسانی سے نہیں جاسکتے تھے۔ اور اسی وجہ سے اس عہد میں سوداگروں کو نقصانات اٹھانے پڑے۔ اس کے علاوہ اس عہد میں مغل بادشاہوں نے تجارت میں ترقی کی طرف کوئی دھیان نہیں دیا۔ کیونکہ سوداگروں کی اقتصادی زندگی کا انحصار مغل بادشاہوں اور امراء پر تھا۔ سوداگروں میں قیمت اشیاء مثل بادشاہوں اور امراء کو فروخت کر کے زیادہ منافع حاصل کرتے تھے۔ لیکن جب حکمران طبقے کی حالت خراب ہو گئی تو اس کا اثر سوداگروں کی معاشی زندگی پر بھی پڑا۔ اس طرح ان کی حالت اب پہلے جیسی نہیں رہی تھی۔ جن مسائل کا سامنا ان کو کرنا پڑ رہا تھا اس کا تذکرہ مندرجہ ذیل اشعار میں محمد فیض سودا نے اس طرح کیا ہے:-

سوداگری کیجئے تو ہے اس میں یہ مشقت  
دکن میں ہے کہے وہ جو خرید صفہان ہے

ہر صبح یہ خطرہ ہے کہ طے کیجئے منزل  
ہر شام یہ دل و سوسمہ سود و زبان ہے

یجا جو کسی عمدہ کی سرکار میں دے جس میں  
یہ درد جو سینے تو عجب طرفہ بیان ہے

قیمت جو چکاتے ہیں سو اس طرح کر ٹالٹ  
سمجھے ہے فروشنده پر دزدیکا گمان ہے

جب مول شخص ہوا مرضی کے موافق  
پھر پیسوں کی جائیگری کی عامل پر نشان ہے

پروانہ لکھا کر گئے عامل کے جس وقت  
کہتا ہے وہ پیسا ابھی مجھ پاس کہاں ہے

اوڈھر سے پھر آئے تو کہا جس ہی لیجا  
دیوان بیوتات یہ کہتے ہیں گراں ہے

ناقار ہو پھر جمع ہوئے قلعہ کے آگے  
جو پاکی نلکے ہے تو فریاد و فغان ہے (39)

اس طرح حکمران طبقے کی اقتصادی بدحالی کا اثر سوداگروں پر براہ راست پڑ رہا تھا۔ سیاسی انتشار ہونے کے باعث سوداگر شاہی ہندوستان کے مختلف شہروں میں اشیاء کو بیچنے میں قاصر تھے۔ کیونکہ اشیاء کو فروخت کرنے کے لئے بازار مہینیں تھے۔ جس کی وجہ سے یہ سوداگر سامان اٹھائے لیے فاصلے تک جاتے تھے۔ اس طرح <sup>الحکومت</sup> سب سے حد مشکلات کا سامنا کرنا پڑ رہا تھا۔ اسی سبب ان کی مالی حالت بے حد اہترناک ہو گئی۔

سوداگروں کے علاوہ بقال، سیٹھ، سماںوکار، وغیرہ کو بھی منافع کے بجائے تجارت میں نقصان ہو رہا تھا۔ سیاسی انتشار کا اثر تجارت پر پڑنے کی وجہ سے یہ پیشہ زوال پذیر ہونے لگا۔ بیرونی تجارت کے مرکز بھی تباہ و بر باد ہو گئے۔ تجارتی شاہراہوں پر لوٹ مار، چلکی کی چوکیوں کی

کثرت اور امراء کی مفلسی وہ اسباب تھے، جن سے کہ اندر ورنی اور بیرونی تجارت بے حد متاثر ہوئی۔ کہا جاتا ہے کہ ہندوستان کے پیشتر صفتی مرکوز اسی صدی میں بر باد و تاراج کئے گئے۔ نادر شاہ درانی نے دلی لوٹی، ابدالی نے لاہور، دلی اور مکھر اکبر پا دیکیا۔ جاؤں نے آگرہ کو اور مرہٹوں نے سورت، گجرات اور دکن کو تباہ و بر باد کیا اس طرح بیشمار حملوں کی وجہ سے تجارت پر بڑے اثرات پڑے۔

راجخ نے اس پہلو پر اس طرح عکاسی کی ہے:-

تجارت کا مایہ کو میں کہاں  
کہ باقی نہیں کچھ بہ جز نقد جاں

اب افلام کا گرم بازار ہے  
دم سرد ہی سے سروکار ہے (40)

سوہبیں اور ستر ہویں صدی میں تجارت عروج پر تھی۔ اس کی اہم وجہ یہ تھی کہ اس وقت حکمران طبقے کی اقتصادی حالت اچھی تھی۔ اس کے علاوہ مغل بادشاہ تجارت کی ترقی کی طرف ہمیشہ دھیان دیتے تھے۔ اس طرح سوداگر بازار میں عیش و عشرت کا سامان اور دگر دوسری اشیاء جیسے مختلف نسلوں کے گھوڑے دوسرے ممالک سے لاتے تھے۔ جن کے خریدار امراء یا پھر بادشاہ ہوا کرتے تھے۔ لیکن اٹھار ہویں صدی کے آغاز میں اقتصادی حالت خراب ہونے کی وجہ سے ان سوداگروں کی لائی ہوئی اشیاء کو نہیں خرید پاتے تھے جیسا کہ اوپر بتایا جا چکا ہے۔ اس طرح شمالی ہندوستان میں خخت معاشری و سیاسی امتری کے باعث ان سوداگروں کو اشیاء کو بیچنے کے لئے کوئی خریدار نہیں مل رہا تھا۔ جن مسائل سے اس وقت سوداگر گزر رہے تھے۔ اس کا تذکرہ جعفر علی حرث نے ان اشعار میں کیا ہے:-

معاش کیا کروں سوداگروں کی تم سے بیاں  
گدھے کے مول ہے گھوڑا خرید صد تو ماں

اگرچہ نسل عراقی ہو یا از ایران  
یہاں سے پھر کے لے جائیں زیرے کو کرمان  
نہ پاویں پشم کی قیمت اگر ہو کیسی مثال (41)

رانچ کا کہنا ہے:-

ہوا تختہ دوکان سوداگری  
نہ کوئی فروشنہ نہ مشتری (42)

”ستیش چندر کے مطابق سوداگر جنہیں سب سے زیادہ استحکام اور پُر امن حالات کی  
ضرورت تھی، وہ خود جا گیر دار طبقہ پر اس قدر محصر تھے کہ وہ آزادانہ طور پر کوئی کردار ادا کرنے کی  
 Jasart نہیں رکھتے تھے۔ اس سے امراء کا کردار نہایت ہی اہم ہو گیا تھا۔ جب تک امراء حکمران  
کے ساتھ امن و استحکام قرار رکھتے میں مدگار رہتے اور حکومت کو تجارت، صنعت و حرفت اور  
کاشکاری کے فروغ دینے کے نظریے سے چلا تر رہتے تھے۔“ (43)

حالانکہ بیلی، مظفر عالم اور چینیں سنگھے نے اپنی تحریروں میں اشارہ کیا ہے کہ سوداگر ارب مرکز کو  
پھوڑ کر علاقائی اور ابھرتی ہوئی ریاستوں میں جائے پناہ تلاش کر رہے تھے۔ ان شعرا، کا تعلق  
پونکہ دہلی سے تھا اس لئے ان کی شاعری میں دہلی دربار کی عکاسی زیادہ ہے۔ اس طرح مرکزی  
حکومت کے کمزور ہو جانے کی وجہ سے علاقائی ریاستوں میں سوداگروں کی سر پرستی ہو رہی تھی۔  
راغب کے مطابق تاجریوں کی حالت:

جو تاجر ہیں سو بے بضاعت ہیں سب  
گرفتار رنج و مصیبت ہیں سب (44)

### کسانوں کی معاشی حالت

اخمار ہو یں صدی کے ابتدائی عہد میں کسانوں کی اقتصادی حالت بے حد خراب تھی جس کا  
ذکر اس عہد کے شعرا نے بھی کیا ہے۔ اور مگر زیب کی وفات کے بعد اجارہ داری نظام (45)

نے کافی حد تک فروع پالیا تھا۔ حمیک دار اس علاقے سے زیادہ سے زیادہ لگان وصول کرتے تھے۔ اس طرح اس نظام سے کسانوں کی اقتصادی حالت پر براثر پڑا۔ جس کی وجہ سے کسانوں کی حالت پہلے سے اور بھی زیادہ بدتر ہو گئی۔ اب غیر یقینی صورت حال کے پیش نظر جاگیروں سے فصل تیار ہونے سے پہلے لگان وصول کرنا کسانوں کے لئے تکلیف کا باعث تھا۔ جس کی وجہ سے کسان گاؤں کو چھوڑ کر بھاگنے لگے۔ جس کا زراعت پر گہرا اثر پڑا۔ پیداوار گرنے کی۔ میر تقی میر نے کسانوں کی پیش ماندہ حالت کو مندرجہ ذیل شعر میں نمایاں کیا ہے:

فصل ہونے ابھی نہیں پائی

پیشگی سب نے قرض لے کھائی (46)

اس عہد میں کسانوں کی اقتصادی حالت اتنی بدحال تھی کہ فصل تیار ہونے سے پہلے ہی کسان پیشگی لے کر اس فصل کی موقع آمدنی سے بھی زیادہ کھا لیتے تھے۔ جیسا کہ میر تقی میر نے مندرجہ بالا شعر میں بیان کیا ہے حالانکہ یہ بات کوئی تینی نہ تھی۔ مگر انمار ہو یں صدی کے حالات کے پیش نظر خطرناک صورت اختیار کر گئی تھی ”مرقع دہلی“ کے مطالعے سے واضح ہوتا ہے ”کسانوں سے اتنا لگان وصول کیا جاتا تھا کہ وہ مشکل پیٹ بھر سکتے تھے، امراء و روساء کو تخواہ کے بجائے اکثر جاگیریں ملتیں، بادشاہوں کی یہ بنیادی پالیسی تھی کہ کوئی علاقہ کسی جاگیردار کے پاس زیادہ عرصے تک نہ رہے۔ اس لئے وہ علاقے کی فلاح و بہودی طرف کوئی توجہ نہیں کرتے۔“ (47)

اس طرح اس سے یہ بات تو بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ جب جہانگیر اور شاہ جہاں کے عہد میں کسانوں کی حالت اتنی خراب تھی تو انمار ہو یں صدی کے آغاز میں سیاسی پچیدگیوں کے سبب کسانوں کی حالت اور بھی خراب ہو گئی۔ محمد رفیع سودانے کسانوں کی اقتصادی بدحالی کا تذکرہ مندرجہ ذیل اشعار میں کیا ہے:-

دو بیل کی جا کر جو کہیں سمجھے کھیتی

اور مینھ بھی موافق ہے پڑے تو تو آسمان ہے

ہیں خشکی و قرقی کے تھکر میں شب و روز  
نہ اُن ہے دل تیئن نے جیکو اماں ہے (48)

ستر ہو یہ صدی کے اختتام میں جب جاگیرداری بجزان ہوا تو اس کا اثر کسانوں پر بھی پڑا۔ اس بجزان کی وجہ سے کسانوں کا اتحصال ہونا شروع ہو گیا۔ رقامتِ جمع میں مصنوعی اضافے کے پیش نظر جاگیردار مجبور تھے کہ اپنی جاگیروں پر جمع کا تجینہ بڑھادیں مگر ان قسم جاگیردار ادا نہیں کر سکتے تھے۔ جس طرح زمین دار یا تو مالکوواری کی وصولیاً بی کا ذمہ لینے سے انکار کر دیتے یا پھر اس بوجھ کو کسانوں پر ڈال دیتے تھے۔ اس طرح کسانوں کی حالت دن بدن گرتی چلی گئی۔ اس کے علاوہ اور ٹک زیب کے جائیشوں نے بھی زراعت کی طرف کوئی دھیان نہیں دیا۔ کسانوں کی غربت کا سبب یہ بھی تھا کہ زمین کی افراط ہونے کے باوجود ریاست، جاگیردار، زمین دار اور ٹھیکیدار کسانوں سے زیادہ رقم وصول کرنے کی فکر میں لگ رہتے تھے تو دوسری طرف زرعی ترقی کے لئے کوئی بھی قدم نہیں اٹھایا گیا تھا۔ راغب نے کسانوں کی بدحال اقتصادی زندگی کی اس طرح عکاسی کی ہے:-

زراعت جنہوں کا سدا کام ہے  
انہوں کی بھی صحیح طرب شام ہے

تھی دست ایسے ہیں وے، اور حزیں  
کہ بونے کو دانہ میر نہیں (49)

شاہ ولی اللہ کا کہنا ہے کہ ”زمینداروں، کاشتکاروں، اہل صنعت و حرف اور تجارت پر حکومت نے بڑے بھاری نکیں لگار کھے ہیں، پھر طریقہ یہ کہ ان کے وصول کرنے میں ان کے ساتھ تشدید کیا جاتا ہے، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ وقاردار اور مطیع فرمائی ریاست ان ٹیکسوں کے بوجھ تسلی دتی چلی جا رہی ہے اور ان کی حالت زبوب تر ہوتی جاتی ہے۔ یہ بات ملک کی برپادی کا باعث ہے۔“ (50)

محضر طور پر یہ کہا جا سکتا ہے کہ کسانوں کے پاس مالکوواری ادا کرنے کے بعد اپنے لئے

بہت کم روپیہ باقی رہ جاتا تھا۔ اس نے اقتصادی حالت دن بدن گرتی چلی گئی۔ پریشان اور غریب کسانوں نے مجبور ہو کر کبھی کبھی زمینداروں کو مغل سلطنت کے خلاف مدد دینا شروع کر دیا۔ راغ کا کسانوں کی حالت کے بارے میں کہنا ہے:-

زراعت کا پیشہ بھی بے آب ہے  
ڈرمد عایاں تو نایاب ہے

کرے کب یہ پیشہ کسو کو نہال  
کہ سر بزرا ہونا بہت ہے محال

خطر اس میں خشکی کا ہر آن ہے  
اگر ہوئے غرقی تو طوفان ہے (51)

### شعراء کی معاشری حالت

اٹھارہویں صدی کے آغاز میں شعراء کی بھی اقتصادی حالت پس ماندی تھی۔ دوسرے طبقات کی طرح سے شعراء کی اقتصادی زندگی کا انحصار مغل بادشاہوں پر تھا۔ لیکن جب اس عہد میں مغل بادشاہ کی اقتصادی حالت کمزور ہو گئی تو اس کا اثر ان کی اقتصادی حالت پر بھی پڑا۔ اس طرح یہ طبقہ بھی بدآمنی کے ہاتھوں مجبور ہو رہا تھا اور دلی کو چھوڑ کر علاقائی ریاستوں میں جائے پناہ تلاش کر رہے تھے۔ جن اقتصادی پریشانیوں سے اس دور میں شعراء گزر رہے تھے۔ اس عہد کے ہر ایک شاعر نے اپنی آپ بیتی کا تذکرہ کیا ہے۔ سودا نے شعراء کی بدحال اقتصادی حالت کو ان اشعار میں اس طرح نمایاں کیا ہے:-

شاعر جو نے جاتے ہیں مستغنى الاحوال  
دیکھے جو کوئي فکر و تردد کو تو یاں ہے

مشتاق ملاقات انہوں کا کس د ناکس  
ملنا انہیں ان سے جو فلاں این فلاں ہے

گر عید کا مسجد میں پڑھے جائے دوگانہ  
نیت قطعہ تہنیت خال زماں ہے

تاریخ تولد کی رہے آٹھ پھر فکر  
گر رحم میں بیگم کے سے تطفہ خال ہے

استھان حمل ہو تو کہیں مریشہ ایسا  
پھر کوئی نہ پوچھے میاں مسکین (52) کہاں ہے

اس عہد میں شاعری ہی شعرا کا ذریعہ معاش تھی۔ اس کے سہارے ان کی گذر بر ہوتی تھی۔ اس طرح شاعری ہی آمدی کا ایک ذریعہ تھا۔ باکمال شعرا کی تعظیم و تحریر کی جاتی اور روپے پیسے سے ان کی مدد کرنا تہذیبی فرض اور باعث شرف سمجھا جاتا تھا۔ لیکن بدلتے ہوئے حالات میں انہیں اپنے فن کو میڈیت کا براہ راست ذریعہ بنانا پڑا۔ ان کی نسلت و خواری کا سودا، رائج، راغب، اور جعفر علی حضرت کی شاعری میں ذکر ملتا ہے۔ اس عہد میں مغل بادشاہوں کی اقتصادی حالت خراب ہونے کے باعث وہ اس طبقے کی سرپرستی نہیں کر پا رہے تھے جب مغلیہ سلطنت عروج پر تھی تو اس وقت دیگر فن کاروں کی طرح سے شعرا کو بھی مغل بادشاہوں کی سرپرستی حاصل تھی۔ لیکن اور مگر زیب عالمگیر کے بعد سے تو شاہی دربار سے کوئی بھی شاعر و ابستہ نہیں رہا۔ اس طرح امراء و روساء نے شعرا کو پناہ دی۔ زوال کا ان شعرا کی زندگی پر سیدھا اثر پڑ رہا تھا۔ میر تقی میر نے بذات خود اپنی اقتصادی پس ماندگی کا ذکر ””نمیں در شہر کا ماحسب حال خود“ میں اس طرح کیا ہے۔

کام سے تنگ کام اٹھایا ہے میرے تیں دل میں بید لانا پھیر لایا میرے تیں  
ہم چشموں کی نظر سے گرایا میرے تیں حاصل کہ پیس سرمہ بنایا میرے تیں  
میں مشک خاک مجھ سے اسے اس قدر غبار

لکھر میں مجھ کو شہر لایا پئے تلاش یاں آکے گزری میری عجب طور سے معاشر  
پانی کسو سے مانگ پیا میں کسو سے آش اس واقعہ سے آگے اجل پیو چی ہوتی کاش  
ناموس رہتی فقر کی جاتا نہ اعتبار

مدت رہا ساتھ ساتھ جنہوں کے خراب حال دانتہ ان سکھوں نے کیا مجھ کو پاہماں  
آخر کو آیا مجھ میں انہوں میں نپٹ ملال یہ زندگی سہل ہوئی جاں کی دبال  
اس جمع میں کسو کو میں پایا نہ دستیار

جانا نہ تھا جہاں مجھے سو بار واں گیا ضعف قوئی سے دست بدیوار واں گیا  
محاج ہو کے ناں کا طالب گار واں گیا چارہ نہ دیکھا مضطرب ناچار واں گیا  
اس جان ناتوان پ کیا صبر اختیار

در پر ہر اک دنی کے سماجت مری گئی نالائقوں سے ملتے لیاقت میری گئی  
کیا مفت ہائے شان شرافت مری گئی ایسا پھرایا اس نے کہ طاقت میری گئی  
مشہور شہراب ہوں سکساروں بے وقار

عرصہ تھا مجھ پ تلک اٹھا کے نیم جاں پوچھانہ مجھ کو یک لب ناں سے کھوں نے یاں  
کم پائی پر بھی سیر کیا میں نے سب جہاں آشفتہ خاطری نے پھرایا کہاں کہاں  
برسول کا راز مجھ سے ہوا آ کے آشکار

پرواخت میری ہونہ سکی اک ایمر سے عقدہ کھلانہ دل کا دعائے فقیر سے  
رخنے ہمیشہ آتے رہے سر پر تیر سے ہر چند الجا کی صغير و کبیر سے  
لیکن ہوا نہ رفع مرے دل کا اضطرار (۵۴)

اس طرح احمد شاہ بادشاہ کے بعد تو شاہان دلی اس قابل نہیں رہے کہ کسی فن کی سرپرستی  
کرتے۔ سیاسی کشکش کی وجہ سے دلی کے اہم ترین شعرا و دلی چھوڑ کر لکھنؤ، فیض آباد اور عظیم آباد

و تیرہ ریاستوں میں جا رہے تھے۔ اس طرح ان شعرا نے تلاشِ معاشر کی امید میں ان ریاستوں کا رخ کیا۔ مختصر طور پر کہا جاسکتا ہے کہ اس طبقے کو اقتصادی پدھاری کا سامنا کرنا پڑ رہا تھا۔ راغب، رائخ اور جعفر علی حضرت کے مندرجہ ذیل اشعار میں شعرا کی زیوبن حالی کا ذکر ملتا ہے۔

راغب کا شعراء کی معاشی حالت کے بارے میں کہنا ہے:-

کہوں آہ کیا شاعروں کی میں بات  
گیا جل انہوں کا ہے، پائے ثبات

کریں شعر کی فکر، کیا ذکر ہے  
ہمیشہ انہیں پیٹ کی فکر ہے (55)

شعراء کی معاشی حالت جعفر علی حضرت کے مطابق:-

جو شعر کہتے تھے سو فکر قوت میں ہیں ایمر  
صلد تو دیویں نہ سن مدح بادشاہ و وزیر  
مگر کہ جو کہیں سو رکھیں نہ تنگ ایمر  
مریں تو مرثیہ کہنے کی رکھتے ہیں تدیر  
کہ نان و حلوا کا آ کر انہیں بندھا ہے خیال (56)

اس طرح مختصر طور پر کہا جاسکتا ہے کہ مغل سلطنت کی سیاسی و اقتصادی طور پر کمزوری کی وجہ سے، شعر کی اقتصادی حالت خراب تھی۔ اگر مغل بادشاہوں کو سیاسی ہنگاموں سے فرستہ ملتی تو وہ شعرو ادب کی تجدید کرتے۔ اس طرح دہلی کی مرکزیت کے کمزور ہونے کا اثر معاشرے کے ہر طبقے پر پڑ رہا تھا۔

مولویوں کی معاشی حالت

مغل سلطنت کے زوال کا اثر مولویوں کی اقتصادی حالت پر بھی پڑ رہا تھا۔ کیونکہ بادشاہ اور

امراء کی سرپرستی میں یہ طبقہ خوشحال زندگی بس رکھتا تھا۔ مگر جب ان کو دی جانے والی مدد معاشر جا گیریں بھی کم ہو گئیں اور ان کو ملنے والے وظائف بھی تقریباً ختم ہو گئے تو نتیجہ کے طور پر ان کی اقتصادی حالت بے خراب ہو گئی۔ بے روزگاری کی وجہ سے انہوں نے دوسرے پیشوں کو اقتدار کرنا شروع کر دیا اور ان پیشوں کو اپنا ذریعہ معاشر بنالیا۔ مولویوں کو جن مسائل کا سامنا اس وقت کرنا پڑ رہا تھا اس کا ذکر محمد رفیع سودا نے اس طرح کیا ہے:-

طلائی اگر سمجھنے تو ملا کی ہے یہ قدر  
ہوں دو روپے اس کے جو کوئی مشنوی خواں ہے

اور ماہزا خوند کا اب کیا میں بتاؤں  
یک کاسرہ دال عد و جو کی دو نان ہے

دن کو تو بچارہ وہ پڑھایا کرے لڑکے  
شب خرج لکھے گمرا کا اگر ہندسہ داں ہے

تسپر یہ ستم ہے کہ نہالی تلے اوسکے  
لڑکوں کی شرارت سے سدا خار نہاں ہے

بھاگے یہ عمل کر جو وہ شیطان کا لشکر  
دیوالی کو لے ہاتھ تعاقب میں دوان ہے

اب سمجھنے انصاف کہ جس کی ہو یہ اوقات  
آرام جو چاہے وہ کرے وقت کہاں ہے (57)  
اس طرح ان کو ذلتیں اور اذتوں کا سامنا کرنا پڑ رہا تھا۔ معاشرے کے دوسرے طبقات پر

بھی ان کی اقتصادی زندگی کا دارود مدار تھا۔ لیکن زوال کی وجہ سے یہی طبقے بے روزگار ہو گئے جس کی وجہ سے مولویوں کی بھی اقتصادی زندگی متاثر ہوئی۔ اس طرح محنت و مشقت کرنے کے باوجود بھی ان کو میئنے میں صرف دور پے ملتے تھے جیسا کہ سودا نے کہا ہے۔ سودا کی طرح سے ظیر اکبر آبادی، راغب اور رائج نے بھی ان کی اقتصادی حالت کی اس طرح عکاسی کی ہے۔

ظیر اکبر آبادی کے مطابق مولویوں کی اقتصادی حالت:

باں بھی سر پکتے ہیں سب مندروں کے نجع  
عاجز ہیں علم والے بھی سب مدرسون کے نجع  
نذر و نیاز ہو گئی سب ایک بار بند (58)

راغب کے مطابق:

معلم جو قابل بہت آج ہے  
پٹ نوکری کا وہ محتاج ہے

الف با سے بیضاوی تک جو پڑ جائے  
وہ آٹھ آنے کی نوکری بھی نہ پائے (59)

رائج کے مطابق:

معلم ہوا ناظم وقت اگر  
کوئی پوچھتا ہی نہیں اس کو پر

پڑھاوے دو صد طفل کو وہ مدام  
ملنے گر اسے ایک رکابی طعام (60)

اس طرح اس معاشری انجامات کا اثر مولویوں پر برہ راست پڑ رہا تھا جیسا کہ مندرجہ بالا

اشعار میں سوادہ نظر اکبر آبادی، راغب اور رائخ نے بیان کیا ہے۔

### مشائخ کا حال

مشائخ کی اقتصادی حالت سماج کے دوسرے طبقات کی طرح سے بدحالی تھی۔ جس کا ذکر اس عہد کے شعراء نے بھی کیا ہے۔ اس طرح ان طبقات کی حالت ختہ ہونے کے باعث مشائخ کی روزی کا ذریعہ جو مختلف طبقات کی اقتصادی حالت پر منحصر تھا ختم ہو کر رہ گیا۔ عوام کی معاشی حالت خراب ہونے کے باعث ان کو نزد رانے میں ملنے والی رقم بھی بند ہو گئی تھی۔ اقتصادی بدحالی کے باعث مشائخ کا کردار بالکل گر گیا تھا و دینی اعمال کے بجائے دنیاداری میں محبوہ گئے تھے۔ اس سے پہلے عوام کے لئے مشائخ ایک مثال تھے اور سماج میں ان کو عزت و احترام کی نگاہ سے دیکھا جاتا تھا مگر اقتصادی پسمندگی کی وجہ سے ان کے کردار میں گراوٹ آ گئی۔ ایردو شاعری میں جا بجا شعراء نے مشائخ کی حالت پر روشنی ڈالی ہے جیسا کہ مندرجہ ذیل اشعار میں رائخ نے لکھا ہے کہ مغلیٰ کی وجہ سے وہ تلاش معاش میں سرگردان رہتے تھے۔ بھوک نے ان کو غم زده بنادیا تھا۔

مشائخ جو ذی عز و تعظیم ہیں  
دل ان کے بھی صدمہ کش نہیں ہیں

فسانہ بنا ان کا قال و مقال  
رہا کچھ نہ افلان سے ان میں حال

غم تو ت ہے یاں تک ہر زماں  
کر ہیں رشتہ سمجھ سانا تو ان

گئے سارے درود و وظائف کو بھول  
کیا ایسا فکر شکم نے ملوں

کہ اسم الہی سے دے دل دو نیم  
زبان پر نہیں رکھتے جز یا حلیم

لبون پر انہوں کے اگر سمجھنے غور  
بہ جزنان و حلوانہ نہیں ذکر اور

وظیفہ ہے ہر آن اب حرف قوت  
کیے دانے تبع کے صرف قوت (61)

جعفر علی حضرت کے مطابق مشائخ کا حال:

جنہوں کا پیری مریدی تھا سلسلہ جاری  
انہوں کو ملنے لگی گمراہ میں ناں بدشواری  
مرید فاقول سے مرتے ہیں خود نبا چاری  
سی جہاں کہیں مجلس ہے واں کی تیاری  
دو روٹی قلیہ پر جا کر لگے دو کرنے حال (62)

سودا کے مطابق مشائخ کا حال:

چاہے جو کوئی شیخ بنے، بہر فراغت  
چھستے ہی تو شراء کے وہ مطعون زبان ہے

دیتا ہے دم خر سے کوئی، شملے کو نسبت  
گنبد سے کوئی گپڑی، کو تشبیہ کناں ہے

اور اس کو جو دیکھے کوئی وہ بہر معیشت  
اس نگر و تردد ہی میں ہر ایک زماں ہے

پوچھے ہے مریدوں سے یہ ہر صبح کو ادھ کر  
ہے آج کدھر عرس کی شب روز کہاں ہے

تحقیق ہوا عرس تو کر داڑھی کو سکنگھی  
لے خیل مریداں کو گئے وہ بزم جہاں ہے

ذھولک جو گلی بننے تو وہاں سب کو ہوا وجد  
کوئی کو دے ہے کوئی رو دے کوئی نفرہ زنا ہے

بے تال ہوئے شیخ جو، نکل وجد میں آ کر  
سرگوشیوں میں پھر مدد اصولی کا بیان ہے

گرتال سے پڑتا ہے قدم تو سمجھی نہیں نہیں  
کہتے ہیں کوئی حال ہے یہ رقص زنا ہے

اور ماصل اس رنگ و مشقت کا جو پوچھو  
ڈالا ہوا وال دال خود، قلبے و نماں ہے

سب پیشہ یہ تج کر، جو کوئی ہو متوكل  
جو رو تو یہ بھتی ہے نکھو یہ میاں ہے (63)

## الطباء کی اقتصادی حالت

دوسرے طبقات کی طرح سے اطباء کی بھی اقتصادی حالت پسند نہ تھی۔ اس طبقے کو بھی بے روزگاری کا سامنا کرنا پڑ رہا تھا کیونکہ یہ طبقہ اپنی مالی حالت کے لئے سماج کے دوسرے طبقات پر منحصر تھا۔ لیکن جب ان طبقات کی اقتصادی حالت خراب ہو گئی تو اس کا اثر اطباء کی اقتصادی زندگی پر بھی پڑا۔ کیونکہ سماج میں ہر طبقہ اپنی معاشی حالت کے لئے ایک دوسرے سے وابستہ تھا۔ اس طبقے بے روزگاری و اقتصادی پر یہاں کوئی باعث جو اپنے فن میں ہر طرح سے باہر تھے دوسرے پیشوں کو اختیار کر رہے تھے۔ اس پیشے میں کوئی وقعت نہیں رہی تھی۔ اس طرح طبیبوں کو اکٹھنے کری ہی نہیں ملی اور اگر نوکری مل بھی جاتی تو سودا اور رائغ کے بیان کے مطابق ان کو ہزار طرح کی بے عزتی سہنا پڑتی۔ حضرت کے مطابق بے روزگاری کے سبب بہت سے تو مجبوراً طبیب سے کمال بن جاتے تھے۔ مندرجہ ذیل اشعار میں انہوں نے اس پہلوکی عکاسی ان الفاظ میں کی ہے:

وہ جو کہ فن طبابت میں تھے ارسٹو رائے  
انہوں نے دیکھا غذا ہووے تب دوا کوئی کھائے  
مرض ہے جو ع بقر کا، سو کس طرح سے جائے  
وہ چھوڑ طب کو کہیں جو کچھ اب خدا دکھائے  
سلامی سرمد لے بازار میں بنے کمال (64)

رائغ کے مطابق:

طبابت میں بھی کچھ نہیں اپ حصوں  
اطباء ہیں اس عہد میں سب ملول

نہیں قدر داں کوئی یہ یقج ہے  
اگر بوعلی ہے تو وہ یقج ہے

ہر اک کو مرض، مغلی کا ہے آج  
طبیب اب بچارے کریں کیا علاج (65)

### مصاحب کی حالت

مصاحب با وقار پیشہ سمجھا جاتا تھا اور مخصوص ملا جیتوں کے لوگ اسے اختیار کرتے تھے لیکن اب اس پیشے میں کوئی وقت نہیں رہی تھی اور مغلی کی وجہ سے امراء نے مصاحب رکھنا بند کر دیا تھا۔ محمد فیض سودا راغب اور رائخ نے شاعری میں اس طرف اشارہ کیا ہے۔ رائخ نے مصاحب کی حالت پر اس طرح روشنی ذالی ہے۔

مصاحب کوئی اب کوکا ہو کیا  
ندیکی میں بھی اب نہیں کچھ مزا (66)

### وکیلوں کی معاشی حالت

وکیل (67) جن کی اقتصادی زندگی کا دارود ارجاگیر داروں اور امراء کی اقتصادی حالت پر منحصر تھا۔ لیکن جب ان کی اقتصادی حالت پسمند ہو گئی تو اس کا اثر وکیلوں کی مالی حالت پر بھی پڑا۔ جن مسائل سے وکیل گزر رہے تھے سودا نے ان کی حالت کو اس طرح بیان کیا ہے۔

گر خان و خوانین کی لے کوئی وکالت  
اس کا تو بیان کیا کروں تمھ سے کہ عیاں ہے

ہر عمدہ کے دروازے پر زیں پوش پر بینا  
پوچھتے ہے ابھی مرد ہے، نواب کہاں ہے

ہر گھر میں وہ چاہے کہ میں فوارہ سا چھوٹوں  
ہر کوچہ میں جوں آب چکا بودہ دواں ہے (68)

### رائع کے مطابق:

وکالت کا بازار بھی سرد ہے  
وکیل اب جو ہے وہ بڑا مرد ہے

یہ پیشہ تھا آگے بہت خوشنا  
وکیلوں کی کیا بندھ رہی تھی ہوا

کہاں اب وکالت ہو روتی پنیر  
مُوکلن ہی سب مگے ہیں فقر (69)

### راغب کے مطابق وکیلوں کی معاشی حالت:

وکالت سے جن کو سروکار ہے  
انہوں کا بہت گرم بازار ہے

موکل دواں ہے وکیلوں کے گھر  
زمانے کا ہے انقلاب اس قدر (70)

### پیشہ ورول کا حال

دیگر پیشہ ورول کی طرح سے دستکاروں صنعت کاروں سنگ تراش مصور معمار وغیر پیشہ ور طبقات کی حالت مالی طور پر خراب تھی۔ جب مغلیہ سلطنت عروج پر تھی تو شاہی سرپرستی ان طبقات کوئی ہوئی تھی۔ مغل حکمران ہمیشہ ان پیشوں کو ترقی دینے میں گامزن رہتے تھے۔ جس کی وجہ سے ان پیشوں کی بے حد ترقی ہوئی۔ لیکن معاشی بدحالی میں فون مفیدہ کی سرپرستی ممکن نہیں رہی تھی تو

فونون لطیف کو کون پوچھتا۔ اس طرح مصوری، نقاشی، مینا کاری وغیرہ کو ذریعہ معاش بنانے والے فنکار مغلی کا شکار تھے۔ سودا، جعفر علی حسرت، نظیراً کبر آبادی، راغب، رائخ نے شاعری میں ان پیشہروں کی اقتصادی بدهائی کو نمایاں کیا ہے۔

جعفر رازگر نے مندرجہ ذیل اشعار میں جن اقتصادی پر یہ انشیوں سے اس وقت یہ پیشہ درگزر رہے تھے، ان کی حالت کو بیان کیا ہے:

دھنیا جولاہا طاق ہے کجڑا قصائی چاق ہے  
دیوث قرمائی ہے یہ نوکری کا حظ ہے

ہر سچ ڈھونڈے چاکری نہ پوچھے بات ری  
سب قوم ڈھونڈں لاگ ری یہ نوکری کا حظ ہے (71)

اس طرح نظیراً کبر آبادی نے بھی چھتیں پیشے والوں کی بے کاری پر افسوس کا اعلیٰ ہمار کیا ہے۔ ان میں لوہار، سنار، رنگریز، کمان گر، صحاف، ہارکش شروع دارائی، ازار، بننے والے اور کاغذی شامل ہیں۔ ان پیشہروں کی حالت کو نظیراً کبر آبادی نے اس طرح نمایاں کیا ہے۔

مارے ہیں ہاتھ ہاتھ سب یاں کے دست کار  
اور جتنے پیشے دار ہیں روتے ہیں زار زار  
کوئٹے ہے تن لہار، تو پتھنے ہیں سر سنار  
کچھ ایک دو کے کام کا رونا، نہیں ہے یار  
چھتیں پیشے والوں کا ہے کاروبار، بند (72)

مصوروں کا حال:

مصوروں کی جتنی ترقی شاہ جہاں کے عہد میں ہوئی۔ اس کے بعد سے تو ممکن نہ ہو سکی کیونکہ

اور مگر زیب کا زیادہ تر وقت دکن کو فتح کرنے میں گزرا۔ جس کی وجہ سے اس فن کی طرف کوئی دھیان نہیں دے سکا۔ اس کے علاوہ دوسری وجہ یہ تھی کہ اور مگر زیب مصوری کو شریعت کی رو سے غلط سمجھتا تھا۔ اس طرح جو سرپتی مصوروں کو چھانگیر اور شاہجهہاں کے زمانے میں ملی ہوئی تھی وہ اور مگر زیب کے عہد میں بالکل ختم ہو گئی۔ اور مگر زیب کی وفات کے بعد اس کے جانشیوں نے بھی اس طرف کوئی دھیان نہیں دیا۔ اس طرح ان کی اقتصادی حالت بے حد خراب تھی۔ جعفر علی حرث نے مصوروں کی حالت کو اس طرح نمایاں کیا ہے:

مصور اُن میں جو تھے کھنپتے ہیں جیوانی  
کئے کو کھنپنے دے تصویر، گرچہ، ہومانی (73)

اس طرح اس عہد میں پیشہ وروں کی جو خستہ حالت تھی۔ اس کا ذکر تاریخی مآخذ کے علاوہ اردو شاعری میں بھی ملتا ہے۔ جیسا کہ میر تلقی میر نے لکھا ہے کہ ”آٹھ آنے ہیں شاہ پر بھاری“، تو اس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ مغل بادشاہ جب دانے دانے نک کھتاج تھے تو وہ کیسے ان فنکاروں کی سرپتی کر سکتے تھے۔ اس طرح یہ کہا جا سکتا ہے کہ بادشاہ کی اقتصادی حالت خراب ہونے کی وجہ سے مختلف طبقات بھی معاشری طور پر بدحال ہو گئے۔

راغب نے مندرجہ ذیل اشعار میں مختلف پیشہ وروں کا حال اس طرح نمایاں کیا ہے:

عطار:

نہیں اس کو حاصل جو بازار سے  
بتر ہے گا عطار بیمار سے

نداف و کبابی:

نہ دھیا ہی سر اپنا دھنتا ہے اب  
کبابی کا بھی سینہ بھفتا ہے اب

نانبائی و قصاب:

بہت روتا روٹی کو ہے نانا  
جگر تیسہ تیسہ ہے قصاب کا

رگریز:

زمیں اس کو بیکاری کا درد ہے  
بہت چڑھ رگریز کا زرد ہے

بقال:

کہے ہے یہ بقال میں بیچوں (کیا)  
نہیں جو ہے مجھ پاس گندم کی جا (74)

اس کے علاوہ راغب نے دوسرے پیشوں سے تعلق رکھنے والے لوگوں کا احوال بھی شاعری  
میں نمایاں کیا ہے۔

شعراء نے ایک جام تک کی حالت کو نمایاں کیا ہے۔ نظیر اکبر آبادی کا کہنا ہے کہ کام نہ چلنے  
کی وجہ سے ایک جام کے آلات کا کند ہو جانا اور کوئی گاہک آنکھ پر، اس کا سر بھکوتے ہوئے  
جسمانی کمزوری کی وجہ سے اس کو کچپی لگ جانا، اس طرح ایسے معنی خیز اشارے ہیں جو تباہ حالی اور  
فاقہ زدگی کے اس بیان کا ناتقابل تردید اور انتہائی موثر ثبوت ہیں۔ نظیر اکبر آبادی نے جام کی  
حالت کو مندرجہ ذیل اشعار میں اس طرح بیان کیا ہے:

جام پر بھی یاں تیس ہے مفلسی کا زور  
پیسا کہاں جو سان پر ہو استروں کا شور  
کانپے ہے سر بھکوتے ہوئے اس کی پور پور  
کیا بات ایک بال کئے یا تراشے کور  
یاں تک ہے استرے دنہرنی کی دھار بند (75)

اسی طرح نظیر اکبر آبادی نے کمان گر، مصور اور نقاش کی پسمندہ حالت کو حسب ذیل اشعار میں بیان کیا ہے:

ہر دم کمان گروں کے اپر پیچ و تاب ہیں  
صحاب اپنے حال میں غم کی کتاب ہیں  
مرتے ہیں مینا ساز مصور کتاب ہیں  
نقاش ان سکھوں سے زیادہ خراب ہیں  
رنگ و قلم کے ہو گئے نقش و نگار بند (76)

### مرثیہ خوانی کا پیشہ

مرثیہ خوانی کے پیشے سے تعلق رکھنے والے لوگوں کی بھی سماج کے دوسرے طبقات کی طرح سے اقتصادی حالت خراب تھی۔ کیونکہ ان کی مالی حالت کا داروں مداران طبقات پر تھا۔ اس طرح ان کو بھی اقتصادی طور پر پریشانیوں کا سامنا کرنا پڑ رہا تھا۔

جعفر علی حضرت نے "مجس درحوال شاہ جہاں آباد" میں ان کی اقتصادی حالت کا تذکرہ کیا ہے:

جنہوں نے مرثیہ پڑھ آتا تھے غلام امام  
انہوں نے چھوڑ دیا اور سب جہاں کا کام  
جہاں سنا کوئی شیعہ موا ہے، ہو گا طعام  
چلے وہ کرتے بتراؤ دیں سے نام بنا  
پھرے ہیں مردہ شو مولودیوں میں بااطفال (77)

### نجومیوں کا حال:

اس عبد میں نجومیوں کی بھی اقتصادی حالت بے حد ابتر تھی۔ کیونکہ ان کی اقتصادی زندگی کا

انحصار حکمران طبقہ پر تھا۔ لیکن جب پادشاہوں کی فضول خرچی اور عیاشی کے باعث اقتصادی حالت خراب ہو گئی۔ تو ان کے روزگار کا ذریعہ بھی بند ہو گیا۔ دوسری طرف عوام کی بھی مالی حالت اچھی نہیں تھی۔ حالانکہ بادشاہ، عوام علم نجوم میں اعتماد رکھنے کے باوجود مالی حالت سے مجبور تھے۔ اس طرح سے سماج کے دیگر طبقات کی اقتصادی بدحالی کا اثر نجومیوں کی اقتصادی حالت پر براہ راست پڑ رہا تھا۔

جعفر علی حضرت نے نجومیوں کی اقتصادی پسمندگی کو اس طرح پیش کیا ہے:

جنہوں نے شوق سے اپنے پڑھا تھا علم نجوم  
انہوں کے اخت راب اس رصد میں ہوئے ہیں شوم  
انہوں کی نوکری ملتی رصد پر ہے معلوم  
مگر کہ قرعہ کو لے اپنے فن سے ہو محروم  
بیاض و حرمه کو پڑھ کر بنے ہیں وہ رمال (78)

### کاتبوں کا حال

انحصار ہوئی صدی کے ابتدائی عہد میں ہوئی اقتصادی بدحالی کا اثر کاتبوں کی اقتصادی زندگی پر بھی پڑ رہا تھا۔ شعراء نے ان کی بے کاری اور مغلیسی کا جوڑ کر کیا ہے اس سے ان کی اقتصادی بدحالی کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ محمد فیض سودا، رائخ اور راغب نے مندرجہ ذیل اشعار میں اس وقت یہ طبقہ جن اقتصادی پریشانیوں سے گزر رہا تھا، اس کا تذکرہ کیا ہے۔

سودا کے مطابق کاتبوں کا حال:

جس روز سے کاتب کا لکھا حال میں تب سے  
ہر صفحہ کاغذ پر قلم اٹک فشاں ہے

وہ بیت نکے سیکڑے، لکھنے کو ہے محتاج  
خوبی میں خط اب جس کا از خط بتاں ہے

یہ بھی تکلیف ہی سے کہتا ہوں و گرنہ  
آفاق میں ان چیزوں کی اب قدر کہاں ہے

احیا ہو جو موتی کا زمانے میں نئے سر  
خطاط اوتی ہی رہی قور کہاں ہے

ہدیہ سوا پانچ نکلے گذریمیں آ کر  
یا قوت پکارے جو بکاؤ قرآن ہے

ذمری کو کتابت لکھیں دھیلے کو قبار  
بیٹھے ہوئے وال میر علی چوک جہاں ہے (79)

راخ کے مطابق کاتبوں کا حال:

لکھوں خوش نویسوں کا میں حال کیا  
نوشته پر اپنے ہیں گریاں سدا

بہت فکر روزی سے ہیں درد ناک  
قلم غم سے ان کے ہوا سینہ چاک

کہیں ہیں بچوارے کہ کس طرف جائیں  
لکھا اپنی قسمت کا کیونکہ کر مٹائیں (80)

راغب کے مطابق:

جو کاتب کو دیکھو تو ہے درد ناک  
قلم کی طرح اس کا سینہ ہے چاک

یوں ہی ہر زہ اوقات کھوتا ہے وہ  
بہت اپنے (لکھے) کو روتا ہے وہ (81)

### جعفر علی حرست کے الفاظ میں:

جو خط کے لکھنے میں میر علی کے تھے ہانی  
قلم کو ان کے ہے دن رات خون انسانی  
لکھے ہیں ذمہ کو خط پشت لب کی مثال (82)

اس طرح سودا، رائغ، راغب اور جعفر علی حرست نے جس طرح سے اس طبقے کی اقتصادی  
حالت پر روشنی ڈالی ہے وہ مخفی ہے اور یہ اشعار انہائی مسخر ثابت ہیں۔  
اس طرح اس عہد کی شاعری کے ذریعے اقتصادی حالت کا مطالعہ کرنے کے بعد یہ بات تو  
بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ اس عہد میں سماج کا ہر ایک طبقہ اقتصادی طور سے مغلس حال تھا۔ جیسا  
کہ سودا نے مندرجہ ذیل اشعار میں لکھا ہے:

آرام سے کٹنے کا سنا کچھ تو نے کچھ احوال  
جمعیت خاطر کوئی صورت ہو کہاں ہے

دنیا میں تو آسودگی رکھتی ہے نقط نام  
عقیلی میں یہ کہتا ہے کوئی اس کا نشان ہے

یاں فکر معیشت ہے تو واں دندنہ حرث  
آسودگی حرفیست نہ یاں ہے نہ دہاں ہے (83)

سودا نے مندرجہ بالا اشعار میں جس طرح سے مختلف طبقات کے افراد کی اقتصادی پہمانگی کو بیان کیا ہے اس سے اس معاشرے کی ابتری کا نقشہ نمایاں ہو جاتا ہے۔ اس طرح ملازم پیشہ، شاعر، مولوی، سوداگر، کاشکار وغیرہ طبقات جن پر سماجی زندگی کی ترقی کا دار و مدار ہوتا ہے، وہ سب مغلس حال تھے۔

شاہ ولی اللہ نے اقتصادی حالت میں اصلاح سے متعلق لکھا ہے کہ

”مالیہ کے لگانے اور نیکسوں کے مقرر کرنے میں بادشاہ یا حکومت کو عادلانہ قوانین کا اتباع کرنا چاہئے۔ جن سے کہ رعیت کی آمدی پر بھی غیر معمولی بوجھ نہ پڑے اور حکومت کی ضروریات بھی پوری ہوتی رہیں۔ چنانچہ ہر ایک شخص اور ہر ایک کی آمدی پر نیکس نہ لگایا جائے۔ جملہ اقوام عالم کے مدبرین اس پر متفق اور ان کا یہ اتفاق معقول و جوہات پرمنی ہے کہ نیکس صرف ان لوگوں پر لگائے جائیں جو دوست اور ثروت کے مالک ہوں یا ان کے پاس اموال نامیہ ہوں۔ مثلاً وہ مال مویشی جن کو ان کا مالک افزاں نسل کے لئے پالتا ہے۔ نیز اموال تجارت اور رزیں جن پر فصل کا شت کی جاتی ہے۔“ (84)

اس کے پیش نظر یہ کہا جاسکتا ہے کہ کسی بھی ملک کے کمزور ہونے یا پھر زوال پذیر ہونے کے پیچے اس عہد کے اقتصادی حالات بھی ذمہ دار ہوتے ہیں۔ کیونکہ کسی بھی ملک یا سلطنت کا انحصار عموماً اقتصادی حالت پر ہوتا ہے۔ جب مغل سلطنت کی اقتصادی حالت خراب ہو گئی تو اس کا اثر سلطنت کے ہر ایک ادارے پر پڑا۔ اس طرح شعراء نے اس عہد کی اقتصادی حالت کا جو نقش پیش کیا ہے وہ نہایت پرمی اور افسوسناک ہے۔ یہ تمام شعراء دہلی دربار سے وابستہ تھے اور انہوں نے دہلی کے حالات کو مد نظر رکھتے ہوئے اشعار لکھے ہیں۔

(یہ مضمون ڈاکٹر شہناز بیگم کی کتاب ”اردو شاعری میں مغل سلطنت کے زوال کی عکاسی“، نجم بن ترقی اردو (ہند) دہلی 2004ء سے لیا گیا ہے)۔

## حوالہ جات

- 1 میر قی میر: کلیات میر، مرتبہ عبدالباری آسی، نول کشور پریس لکھنو، 1941، ص 957۔
- 2- Percival Spear: Twilight of the Mughals, Delhi, Reprint, 1969, P. 62-63.
- 3 تخت نشین ہونے کے بعد شاہ عالم ثانی کا لقب اختیار کیا۔
- 4 جادو نا تھر سرکار: مغل سامراجیہ کا پتن، دوسرا حصہ، مرتب مقرر الال شرما، آگرہ 1972 ص 22۔
- 5 غلام ہمدانی: مصحفی: دیوان مصحفی، مرتبہ مذکور، اسیر لکھنو و امیر بینائی، پٹندہ 1990، ص 36۔
- 6 میر قی میر: کلیات میر، ص 958۔
- 7 مبارک علی، مظیله سلطنت کا آخری دور، لاہور، 1994، ص 41۔ جو والہ "شاہ عالم ثانی اور اس کے عبد کا دلی دربار" ص 139۔
- 8 محمد فتح سودا، کلیات سودا، جلد اول، مرتبہ عبدالباری آسی، لکھنو 1923 ص 369۔
- 9 جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، مرتبہ اکٹھنور احمد بن ہاشم، لکھنو، 1966، ص 57۔
- 10 جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، مرتبہ اکٹھنور احمد بن ہاشم، لکھنو 1966، ص 56۔
- 11 غلام ہمدانی: مصحفی، دیوان مصحفی، ص 36۔
- 12 جادو نا تھر سرکار: مغل سامراجیہ کا پتن، پہلا حصہ ص 188۔
- 13- Percival Spear: Twilight of the Mughals, Delhi, Reprint, 1969, P. 62.
- 14 راجح کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹھنور احمد، دہلی، 1968، ص 155۔
- 15 محمد فتح سودا: کلیات سودا، جلد اول، مرتبہ عبدالباری آسی، نول کشور پریس لکھنو، 1932، ص 367۔

- 16- محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول ص 367۔
- 17- ظہور الدین حاتم، دیوان زادہ، مرتبہ ذاکر نعیم حسین ذوالقدر، لاہور، 1975، ص 192۔
- 18- امیر جعفر زٹی، کلیات میر جعفر زٹی، مرتبہ ذاکر نعیم احمد، علی گڑھ، 1979، ص 143 تا 144۔
- 19- درگاہ قلی خاں کا شہر آشوب، مرتبہ ذاکر نعیم احمد، دہلی، ص 50۔
- 20- محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول، ص 367۔
- 21- جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، مرتبہ ذاکر نور الحسن ہاشمی، لکھنؤ، 1966، ص 57۔
- 22- محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول ص 367۔
- 23- حاتم کا شہر آشوب، مرتبہ ذاکر نعیم احمد، دہلی، 1968، ص 75 تا 76۔
- 24- نظیر اکبر آبادی، کلیات نظیر اکبر آبادی، مرتبہ عبدالباری آسی، لکھنؤ، 1951، ص 465۔
- 25- جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 58۔
- 26- میر تقی میر، کلیات میر، مرتبہ عبدالباری آسی، نول کشور پریس لکھنؤ، 1941، ص 167۔
- 27- شاہ ولی اللہ، شاہ ولی اللہ کے سیاسی مکتبات، مرتبہ پروفیسر خلیق احمد نظامی، دہلی، 1969، ص 49۔
- 28- میر جعفر زٹی، کلیات میر جعفر زٹی، مرتبہ ذاکر نعیم احمد، علی گڑھ، 1979، ص 143 تا 144۔
- 29- محمد عمر، اخہار ہویں صدی میں ہندوستانی معاشرت میر کا عہد، دہلی، 1973، 1960، ص 160 تا 161۔
- 30- محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول مرتبہ عبدالباری آسی، نول کشور پریس لکھنؤ، 1932، ص 363۔
- 31- میر جعفر زٹی، کلیات میر جعفر زٹی، مرتبہ ذاکر نعیم احمد، علی گڑھ، 1979، ص 146۔
- 32- قائم چاند پوری، دیوان، قائم، مرتبہ ذاکر خورشید الاسلام، دہلی، 1963، ص 143۔
- 33- میر تقی میر، کلیات میر، ص 806۔
- 34- محمد شاکر ناجی کا شہر آشوب، مرتبہ ذاکر نعیم احمد، دہلی، 1968، ص 47 تا 48۔
- 35- جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 57۔

- 37۔ میر تقی میر، کلیات میر، ص 952۔
- 38۔ نظیر اکبر آبادی، کلیات نظیر اکبر آبادی، مرتبہ عبدالباری آسی، لکھنؤ، 1951، ص 470۔
- 39۔ محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول ص 346 تا 365۔
- 40۔ راغب کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹر فیض احمد، دہلی، 1968، ص 153۔
- 41۔ جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 59۔
- 42۔ راغب کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹر فیض احمد، دہلی، 1968، ص 153۔
- 43۔ سنتیش چندر، مغل دربار کی گروہ بندیاں اور ان کی سیاست، ص 264۔
- 44۔ راغب کا شہر آشوب۔ مرتبہ اکٹر فیض احمد، دہلی، 1968، ص 116۔
- 45۔ یعنی ٹھیکیداری مختلف علاقوں میں لگان کی وصولیابی کا کام سب سے زیادہ بولی بولنے والے کو دیا جاتا تھا۔
- 46۔ میر تقی میر، کلیات میر، ص 585۔
- 47۔ درگاہ قلی خاں، مرقع دہلی، مرتبہ دمتر جمڈاکٹر خلیق اجمیم، نئی دہلی، 1963، ص 12۔
- 48۔ محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول، ص 365۔
- 49۔ راغب کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹر فیض احمد، دہلی، 1968، ص 117۔
- 50۔ شاہ ولی اللہ ججۃ اللہ البالغہ، حصہ اول، مترجم مولانا عبدالرحیم، لاہور (پاکستان)، 1962، ص 288۔
- 51۔ راغب کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹر فیض احمد، دہلی، 1968، ص 153۔
- 52۔ مرثیہ گرشاعر کاتام۔
- 53۔ محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول، ص 365۔
- 54۔ میر تقی میر، کلیات میر، ص 950 تا 951۔
- 55۔ راغب کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹر فیض احمد، دہلی، 1968، ص 118۔
- 56۔ جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 58۔
- 57۔ محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول، ص 365 تا 366۔
- 58۔ نظیر اکبر آبادی، کلیات نظیر اکبر آبادی، مرتبہ عبدالباری آسی، نول کشور پرلس لکھنؤ،

- ص 469۔
- 59. راغب کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹھیم احمد، دہلی 1968، ص 115۔
  - 60. رائخ کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹھیم احمد، دہلی 1968، ص 152۔
  - 61. رائخ کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹھیم احمد، دہلی 1968، ص 151۔
  - 62. جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 58۔
  - 63. محمد سودا، کلیات سودا، جلد اول ص 366۔
  - 64. جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، مرتبہ اکٹھنور احسن ہاشمی، بکھن، ص 58۔
  - 65. رائخ کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹھیم احمد، دہلی 1968، ص 154۔
  - 66. رائخ کا شہر آشوب، ص 154۔
  - 67. یہ آج کے دور کے دیلوں میں نہ تھے بلکہ جا گیرداروں کے ایجنس کی حیثیت سے کام کرتے تھے بڑے جا گیرداروں کے اپنے وکیل ہوا کرتے تھے جو ان کی غیر حاضری میں جا گیروں سے مال گزاری وصول کرتے تھے۔ جا گیرداروں کی نمائندگی کرنا بھی ان کے فرائض میں شامل تھا۔
  - 68. محمد رفیع سودا، کلیات سودا، جلد اول، ص 365۔
  - 69. رائخ کا شہر آشوب، ص 153۔
  - 70. راغب کا شہر آشوب، ص 117۔
  - 71. میر جعفر زمیلی، کلیات میر جعفر زمیلی، ص 143۔
  - 72. نظیرا کبر آبادی، کلیات نظیرا کبر آبادی، ص 466۔
  - 73. جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 59۔
  - 74. راغب کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹھیم احمد، دہلی، 1968، ص 114۔
  - 75. نظیرا کبر آبادی، کلیات نظیرا کبر آبادی، ص 467۔
  - 76. ایضاً ص 467۔
  - 77. جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 59۔
  - 78. ایضاً، ص 58۔

- 79- محمد فتح سودا، کلیات سودا، جلد اول، ص 366.
- 80- راجح کا شہر آشوب، مرتبہ اکٹھنیم احمد دہلوی، 1968، ص 152۔
- 81- راغب کا شہر آشوب ..... ص 117۔
- 82- جعفر علی حضرت، کلیات حضرت، ص 59۔
- 83- محمد فتح سودا، کلیات سودا، جلد اول، ص 367۔
- 84- شاہ ولی اللہ، حجۃ اللہ الباخث، جلد اول، ص 294 تا 295۔



# تحقیق کے نئے زاویہ

## خلعت

**ڈاکٹر مبارک علی**

مشرق اور مغرب کے حکمرانوں میں یہ رسم تھی کہ وفات اور قاتو قاتا اپنے امراء کو خلعت دیا کرتے تھے۔ اس کی ابتداء کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ یہ رسم جنین سے شروع ہوئی، مگر مسلمان حکمرانوں نے اسے اپنی بادشاہیوں کی تقلید میں اختیار کیا۔ عباسی عہد میں حکمرانوں نے اپنے امراء کو بطور انعام خلعت عطا کرنی شروع کر دی تھی۔ عام طور سے خلعت اس وقت دی جاتی تھی کہ جب کوئی حکمران، اور اس کے خاندان کے لئے قابل قدر خدمت سرانجام دیتا تھا، لیکن اس کے ساتھ ہی خلعت دینے کے اور بھی موقع ہوتے تھے۔ مثلاً تھوہار یا خوشی کے موقع پر امراء کو بطور انعام خلعت دی جاتی تھیں۔ وہ حکمران آپس میں اچھے تعلقات قائم کرنے کی غرض سے تخفہ تھائف میں خلعتیں بھی بھیجا کرتے تھے۔ سفیر کی آمد پر، اسے بطور خوشودی خلعت دی جاتی تھی وغیرہ وغیرہ۔

خلعت دینے کی اس رسم کے پس منظر میں ”نظریہ بادشاہت“ بھی کار فرماتھا۔ بادشاہ کی حیثیت ملک میں سر پرست کی ہوتی تھی، لہذا یہ اس کی ذمہ داری تھی کہ وہ اپنی رعایا کی حفاظت کرے، بلکہ ان کے لباس اور غذا کا بھی خیال رکھے۔ اس کے عوض رعایا کا یہ فرض تھا کہ وہ بادشاہ کے ساتھ وقاردار رہے۔ لہذا ہم دیکھتے ہیں بادشاہ انعامات کے ذریعہ رعایا پر اپنے تسلط کو قائم کرتا تھا۔ انعامات کے سلسلہ میں دہرا معيار تھا۔ امراء اور خاص افراد کے لئے بادشاہ کی جانب سے ذکی پات، ہیرے جواہرات، ہاتھی گھوڑے اور خلعت ہوا کرتے تھے۔ جب کہ عوام کے لئے خیرات کا طریقہ تھا۔ بادشاہ جب باہر جاتا تو اس پر سے نقدی پچاہو کر کے عوام میں تقسیم کرائی جاتی تھی۔ اسی طرح سے امراء کے لئے بادشاہ اپنے مطبع سے کھانے کی خاص اقسام بطور تخفہ بھیجا کرتا تھا، جو

”تورة“ کہلاتا تھا۔ جب کوئام کے لئے قحط اور خشک سالی کے موقعوں پر ”لنگر خانے“ ہوتے تھے کہ جہاں سے انہیں کھانا مل جایا کرتا تھا۔ یہ طبقاتی فرق معاشرہ کی تقسیم کو ظاہر کرتا تھا۔

خلعت کے موضوع پر 1999 میں جنوبی ایشیا پر 28 کانفرنس میں جو کہ میڈیں، وسکانس میں ہوئی، اس میں جو مقالات پڑھے گئے، انہیں اسٹیوارٹ گورڈن (Stewart Gordon) نے Robes of Honour: Khilat in Pre-Colonial and Colonial India (2003) میں ایڈٹ کر کے شائع کیا ہے۔

اس کتاب میں جو مقالات شامل کئے گئے ہیں، ان میں خلعت کے مختلف پہلوؤں پر تحقیق کی گئی ہے، اور یہ بحث کی گئی ہے کہ اس کے پس منظر میں کون سی روایات تھیں، اور حکمراں ان کے ذریعہ کون سے مقاصد حاصل کرنا چاہتے تھے۔

اسٹیوارٹ گورڈن نے توارف کے طور پر جو مقالہ لکھا ہے، اس میں اول تو انہوں نے ای۔ ڈبلیو۔ بکلر (E.W.Bucklar) کا حوالہ دیا ہے کہ جب حکمراں کسی کو خلعت عطا کرتا تھا تو اس سے علامتی طور پر یہ مطلب تھا کہ وصول کننہ کو حکمراں کے جسم کا ایک حصہ بنا دیا گیا ہے۔ یعنی اس میں اور حکمراں میں گہرے روابط اور تعلقات قائم ہو گئے ہیں اور اب یہ اس کا فرض ہے کہ حکمراں کا دفاع کرے، اور خود کو اس کے جسم کا ایک حصہ سمجھتے ہوئے ان کی نگرانی کرے کہ اسے کوئی زدنیں پہنچے۔

گورڈن کے نزدیک خلعت کا ایک علامتی مقصد یہ بھی تھا کہ دینے والا اس کا سرپرست ہے، اور یعنی والے کے جسم کو ڈھک کرو، اس کی حفاظت کا ذمہ لے رہا ہے لیکن ساتھ ہی یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ خلعت کو بطور انعام دے کر حکمراں امراء کے ساتھ شرکت کے جذبات کا بھی اظہار کرنا چاہتا ہو کہ انتظامی امور اور حکومت کے کاموں میں دونوں برابر کے شریک ہیں۔

جیسا کہ ہم دیکھتے ہیں، دربار کی رسومات اور ادب آداب آہستہ معاشرے کے دوسرے طبقات میں بھی آ جاتے ہیں۔ اس لئے خلعت دینے کا رواج دربار سے نکل کر امراء کے سرکل میں بھی آ گیا تھا۔ برابر کے امراء بھی ایک دوسرے کو بطور دوستی دیا کرتے تھے یا اپنے سے کم مرتبہ امیر کو بطور سرپرست یہ تخدیتے تھے۔

خلعت یا خرقہ کا استعمال صوفیا کے سلسلوں میں بھی تھا۔ جب مرشد اپنے خلیفہ کو خرقہ یا الباس

دیتا تھا تو یہ اس کو بطور جانشی کے لیا جاتا تھا۔ اس طرح سے خلعت کا سیکولر اور مذہبی دونوں طرح سے استعمال ہوتا تھا۔

ہندوستان میں عہد سلاطین میں حکمرانوں کی جانب سے خلعت بطور انعام دینے کی رسم قائم ہو چکی تھی، جو بعد میں مغلیہ دور میں چاری رہی، جبکہ دربار سے نکل کر معاشرے کے دوسرے طبقوں میں بھی اس کاررواج ہو گیا تھا، مثلاً سکھوں کے گرو آن گد (Angad) کے بارے میں ہے کہ وہ سال میں دو مرتبہ اپنے مریدوں میں خلعتیں تقسیم کرتے تھے۔

مغل دور کے بارے میں ہمارے پاس فارسی مأخذوں سے معلومات ہیں۔ مغل بادشاہ سال میں دو مرتبہ امراء میں خلعتیں تقسیم کرتے تھے۔ اس کے علاوہ مختلف موقعوں پر خاص خاص امراء یا سفیروں کو بھی دربار میں یہ اعزاز دیا جاتا تھا۔ اس مقصد کے لئے شاہی کارخانہ جات میں خلعتیں تیار ہوتی تھیں۔

یہ خلعتیں تین، پانچ، چھوڑ اور سات پارچوں پر مشتمل ہوتی تھیں۔ تین پارچوں پر مشتمل خلعت میں گپڑی، جامہ، اور کمر بند ہوا کرتا تھا۔ پانچ پر مشتمل خلعت میں سریچ، بالا بند، اور نیم آستین زیادہ ہوا کرتی تھی، سات پارچوں میں گپڑی، قبا، کوٹ، دو چوڑے شلوار کے، دو قیص، دو کمر بند اور ایک گردن یا سر کاروں میں ہوا کرتے تھے۔ جہاں گیرنے ایک خاص خلعت ایجاد کی تھی جونا دری کھلاتی تھی۔ یہ خلعتیں موسم سرما اور موسم برسات میں دی جاتی تھیں۔ اگر بادشاہ کسی کو ملبوس خاص عطا کرتا تھا تو یہ بڑے اعزاز کی بات تھی، اس کا مطلب تھا کہ اعزاز پانے والا اس کے جسم کا حصہ بن گیا ہے۔

جب کسی کو خلعت عطا کیا جاتا تھا، تو یعنی والا دربار میں چہار تسلیم ادا کرتا تھا۔ یہ روایت تھی کہ خلعت یعنی کے بعد فوراً اسے پہن کر دربار میں آئے، اس کے بعد وہ پھر بطور شکرانہ کے چہار تسلیم ادا کرتا تھا۔ خلعت کے ساتھ اکثر دوسرے انعامات بھی دینے جاتے تھے، جن میں توار، تیر، کمان، ہاتھی، گھوڑا، یا ہیرے جو اہرات ہوا کرتے تھے۔

اگر کسی امیر کو خلعت نہیں ملتی تھی تو اس کا مطلب یہ ہوتا تھا کہ وہ بادشاہ کی نظر وہ سے گر گیا ہے یا اس کی وفاداری ملکوک ہے۔ اگر اسے، اس کے مرتبہ و عہدے کے مطابق خلعت نہیں ملتی تو تب بھی دربار اور ہمسروں میں اس کی بے عزتی ہوتی تھی۔ اس لحاظ سے دیکھا جائے تو

خلعت کی رسم کے ذریعہ بادشاہ اپنے امراء کے کردار، ان کے روایوں، اور طور طریق پر کششوں رکھتا تھا۔ جب وہ ان کی وفاداری سے مطمئن ہو جاتا تھا تو انہیں ان کے عہدے کے حساب سے خلعت دے کر دوبارہ سے وفاداروں میں شریک کر لیتا تھا۔

مشیل ماس کیل (Michelle Maskiell) اور ایٹرین میزے زہری خلعت کے موضوع پر آرٹیکل لکھا ہے۔ خاص طور سے راجستان میں اس مفروضہ کو مقبول عام بنایا گیا کہ اورنگ زیب نے پرچھوی سکھ رانحور کو زہری خلعت سمجھی تاکہ اسے پہن کر اس کی موت واقع ہو جائے۔ دیکھا جائے تو یہ عوامی اور مقبول عام مفردہ ختنہ تاریخ میں مغل بادشاہوں اور راجپتوں کے درمیان ان سیاسی تعلقات پر روشنی ڈالتے ہیں کہ جو بے انتہا کشیدہ ہو گئے تھے اور دونوں جانب سے ایک دوسرے پر اعتبار نہیں رہا تھا۔ لہذا اس پس منظر میں اورنگ زیب کی جانب سے دیا گیا خلعت کا تقدہ باعث عزت نہیں، بلکہ موت کا پروانہ تھا۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ لوگ کہانیوں اور عوامی اتصالوں میں سیاسی تعلقات کو کس انداز سے پیش کیا جاتا ہے۔

گیل منونے اپنے آرٹیکل میں برطانوی اقتدار کے اس پہلو پر روشنی ڈالی ہے کہ جب مغل اقتدار زوال پذیر ہو چکا تھا اور کمپنی اور اس کے عہدیدار اب مغل حکمران کی نسبتاً بala دستی تسلیم کرنے پر تیار تھے اور نہ ہی مساوی سلوک، بلکہ سیاسی اقتدار کے ساتھ ہی ان میں احساس برتری پیدا ہو گیا تھا۔ اس لئے انہوں نے ایک طرف بادشاہ کو نذر دی ہی بند کر دی جو کہ رعایا کی جانب سے وفاداری کی علامت تھی، اور دوسری جانب بادشاہ سے خلعت لینے میں تال کرنا شروع کر دیا، کیونکہ اس سے بادشاہ کی برتری ثابت ہوتی تھی۔

خلعت کی اس رسم سے ہندوستان میں مغل اقتدار کے عروج و زوال کو بھی سمجھا جاسکتا ہے۔



## فرانس: بادشاہت اور انقلاب کے درمیان

ڈاکٹر مبارک علی

فرانسی تاریخ اور خصوصیت سے فرانس کے انقلاب (1789) میں جو کچھ ہوا، وہ مورخوں کے لئے انتہائی دلچسپ موضوع ہے جس کی وجہ سے اس پر برا برلنی کتابیں، نئی تحقیق اور نئی تشریح کے ساتھ لکھی جا رہی ہیں۔ فرانس کو ایک "عظیم قوم" کا درجہ دینے میں لوئی چہارہ بم (XIV) جس کا عہد حکومت 1643 سے 1715 تک رہا ہے، بڑا حصہ ہے، کیونکہ اس عہد میں فرانس سیاسی و معاشری اور ثقافتی طور پر ایک عظیم قوم کی صورت میں ابھرنا۔ اگرچہ اس کی معاشری ترقی کے بارے میں یہ درست ہے کہ اس کی تقسیم غیر مساوی تھی اور معاشرے میں امیر و غریب کے درمیان بہت فرق تھا۔ لوئی چہارہ بم نے اپنے دربار میں جن رسمات کو روشناس کرایا، اور اس کے مرکز میں بادشاہ کو جو حیثیت دی، اس سے یورپ کے دوسرے حکمران بھی متاثر ہوئے اور انہوں نے ورسائی (Versailles) کی تقلید کرتے ہوئے اپنے درباروں کو اسی ماذل پر تنکیل دیا۔

اس کے بعد دوسرا ایام واقعہ فرانسی انقلاب کا ہے کہ جس نے نہ صرف فرانس بلکہ پورے یورپ کو تبدیل کر کر رکھ دیا۔ اس لئے جب مورخ فرانس کے ان دو پہلوؤں کا مطالعہ کرتا ہے تو وہ تاریخ کے اس عمل میں ایسا کھوتا ہے کہ اس کے سامنے نئی تشریح کے دروازے ایک کے بعد ایک کھلتے چلے جاتے ہیں۔ درحقیقت انقلاب سے پہلے کہ فرانس کی تاریخ، انقلاب کو سمجھنے کے لئے انتہائی ضروری ہے، کیونکہ اٹھا رہو یہ صدی میں ثقافتی اور جنگی طور پر فرانس کا یورپ پر غلبہ اور تسلط تھا، اس کی معاشری ترقی ایک طاقت کا درجہ بر کھتی تھی۔ ان عوامل نے مل کر فرانس کو ایک قومی شاخت دی۔

تاریخ کو ایک زمانہ تک محض سیاست تک محدود رکھا گیا، اس لئے جب اس کے دوسرے

پہلو دوں کو نظر انداز کیا گیا تو اس کی وجہ سے تاریخی شعور کی پیشگی میں دشواریاں پیش آئیں۔ سیاسی تاریخ کے تسلط کا ایک روشن یہ ہوا کہ فرانس میں آنالی (Annale) مکتبہ، لفکر کے لوگوں نے سیاسی تاریخ کو محض ”واقعات کی تاریخ“ (Events History) کہہ کر حقدارت سے دیکھا۔ ان کی دلیل تمی کہ تاریخ کو اخبارات، افکار، نظریات، ثقافت اور سماجی صورات کی روشنی میں سمجھنے کی ضرورت ہے۔ ان کا یہ بھی کہنا تھا کہ تاریخی عمل میں جو تبدیلیاں آتی ہیں انہیں ”طویل دورانیہ“ (Long Duration) کے تناظر میں دیکھنا چاہئے۔ مزید یہ کہ تاریخ میں بیان کے مقابلہ میں ساخت (Structure) پر زیادہ وزور دینا چاہئے۔ اسی طرح سیاست کے مقابلہ میں معاشرے یا سماج کو زیادہ اہمیت ہونی چاہئے۔ اس تاریخ نویسی کے نتیجے میں لوئی اور فرانسیسی انقلاب کو زیادہ وسیع تناظر میں دیکھا گیا، جس نے ہونے والے واقعات کے بارے میں خیالات کو بڑی حد تک بدل دیا۔

کولنس جونز (Collins Jones) نے لوئی XV کے عہد سے پولین تک فرانس کی تاریخ کا بعنوان ”عظیم قوم“ (The Great Nation) لکھی ہے۔ اس نے ایک بار پھر سیاسی تاریخ کا دوبارہ سے احیاء کیا، اور ان سیاسی واقعات کو بیان کیا کہ جو انقلاب فرانس کے پس مظہر میں تھے۔ اس نے ابتداء میں لوئی چہارہ ہم سے شروع کیا ہے کیونکہ اس کے عہد میں فرانس ترقی اور شان و شوکت کے راست پر گامزد ہوا تھا۔ لوئی کے بارے میں اکثر کہا جاتا ہے کہ اس نے یہ جملہ کہا تھا کہ ”میں خود ریاست ہوں“ لیکن کولنس کے مطابق اس سے یہ جملہ غلط منسوب کیا گیا ہے۔ اگرچہ یہ صحیح ہے کہ اس نے بادشاہت کی جو تحریری دی، اس میں وہ مطلق العنان بن کراہبرا، اور ایک جگہ اس نے ان الفاظ میں اس کا اظہار کیا کہ: ”فرانس میں قوم کی اپنی علیحدہ سے کوئی حیثیت نہیں ہے، بلکہ یہ بادشاہ کے اندر ضم ہوئی ہوتی ہے۔“

بادشاہ کی عظمت کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ دربار اور اس کی رسومات اور آزاداب پر خاص توجہ دی جائے، اس لئے لوئی نے دربار کو جس ماذل پر تکمیل دیا اس میں بادشاہ کی حیثیت بڑی ارفع اور اعلیٰ تھی، بڑے بڑے امراء اس کے ملازم ہونے پر فخر کرتے تھے۔ امراء کو اپنے تسلط میں رکھنے کی غرض سے اس نے ان پر یہ لازمی کر دیا تھا کہ وہ دربار میں رہیں، جہاں بادشاہ کی موجودگی میں اور آزاداب و رسومات کی ادائیگی کے بعد اس کی مہربانی کی تھا جو رہتے تھے۔

تاریخ میں یہ ہوتا آیا ہے کہ جب بھی کسی حکمران نے اپنے روزمرہ کے معمولات اور دربار

کی رسومات کو اس قدر تختی کے ساتھ نافذ کیا، تو اس کے بعد آنے والے جانشینوں کے لئے یہ مشکل ہو گیا کہ وہ اس معیار کو برقرار رکھ سکیں۔ اس کی ایک مثال ہندوستان کی تاریخ میں قائم بندی ہے۔ جس نے بادشاہ کی ساکھ اور حیثیت کو مستحکم کرنے کے لئے بادشاہ کی الوہی پوزیشن کو قائم کیا اور دربار میں ایسے سخت قوانین و ضوابط روشناس کرائے کہ جن پر عمل کرتے ہوئے امراء خود کو بادشاہ کے مقابلہ میں کم تر اور کم حیثیت کا محسوس کریں اور اپنی پوزیشن کو برقرار رکھنے کے لئے بادشاہ سے وفاداری کا اٹھا کریں۔ لیکن جب بلبن کے بعد اس کا جانشین یک قباد آیا تو وہ اس کو برقرار نہیں رکھ سکا، اور وہ پورا ذھانچہ ایک دم ثوٹ گیا، اس کے نتیجے میں سیاسی انتشار اور کفیلوں پیدا ہوا، اور خانہ ہنگی نے بلبن کے خاندان کو ختم کر دیا۔

اس لئے جب لوئی XV اس کا جانشین ہوا، تو اس کے لئے لوئی XIV کے دریش کو سنبھالنا مشکل تھا۔ اس کا دعویٰ تھا کہ وہ اپنے دادا کی تقلید کرے گا، مگر تقلید اور تخفیق میں ہمیشہ فرق ہوتا ہے۔ کیونکہ اگر اداروں اور رسومات کو اس طرح سے برقرار رکھا جائے اور بدلتے ہوئے حالات میں انہیں تبدیل نہیں کیا جائے، تو یہ ادارے اپنی افادیت کھو دیتے ہیں۔

کیونکہ حالات ایسے نہیں تھے جیسے کہ لوئی XV کے عہد میں تھے، بلکہ یہ برابر بدلتے ہے تھے۔ فلسفوں کا ایک گروہ سرگرم عمل تھا۔ انہوں نے نئے خیالات و افکار پر ”انسائیکلوپیڈیا“ شائع کی تھی۔ اس کے بارے میں دیدرو (Diderot) نے لکھا کہ: ”اس کا مقصد اس علم کو ایک جگہ جمع کرنا ہے کہ جو دنیا میں بکھرا ہوا ہے، اسے ایک نظام کی شکل دینا ہے تاکہ وہ لوگوں کے کام آئے، اسے آنے والی نسلوں کے لئے چھوڑ آیا ہے تاکہ وہ اس سے مستفید ہوں تاکہ ماضی کی کوششیں جو اس نے علم کی تھیں میں کی ہیں۔ وہ ضائع نہ جائیں، تاکہ ہمارے پنج بہتر طور پر تربیت پاسکیں، اور اس کے نتیجے میں ایک پرسرت اور پاکیازی کی زندگی گزار سکیں، اس لئے ہم جب تک انسانیت کی پوری طرح سے خدمت سر انجام نہ دے لیں اس وقت ہمیں زندہ رہنا چاہئے۔“

فلسفیوں کے افکار نے روشن خیالی کی لہر پیدا کی تھی، عوام میں جوشور پیدا کیا تھا، اب اس کے بعد معاشرے میں بادشاہ کی مطلق العنان حیثیت وہ نہیں رہی تھی جو لوئی XIV کے عہد میں تھی، اب لوگ بادشاہ کو خدا کا نمائندہ تسلیم کرنے پر تیار نہیں تھے، اب وہ اس کی مجرماً تی پوزیشن کو بھی اتنے کے لئے آمادہ نہیں تھے۔ اس لئے خیالات کی یہ تبدیلی نہ صرف ذہنوں میں انقلاب لا رہی

تھی، بلکہ یہ اس کی خواہش مند تھی کہ اب سماج کو بھی بدلانا چاہئے۔ لوئی XV کو اس کا احساس تھا کہ تبدیلی کا عمل شروع ہو گیا ہے، اس لئے اس سے ایک جملہ منسوب کیا جاتا ہے کہ ”میرے بعد سیالب ہو گا“، لیکن کوئی نہ کہنا ہے کہ یہ جملہ اس مسٹر میڈیم پامپادوئر (Pampadouer) نے کہے تھے۔

جب بھی معاشرہ میں قدیم اور جدید رومایات کے درمیان متصادم ہوتا ہے، تو اس کے نتیجہ میں قدیم رومایات کے حامی کہ جن کے پاس طاقت و قوت، اقتدار ہوتا ہے وہ اس کے تحفظ کے لئے جو طریقہ اختیار کرتے ہیں ان میں بڑی مہائلت ہوتی ہے۔ مثلاً قدیم نظام اور اس کے اداروں کے تحفظ کے لئے تاریخ کا استعمال کیا جاتا ہے اور ماضی کی شان و شوکت کو ابھارا جاتا ہے، جس کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ان رومایات نے ماضی میں قوم اور ملک کو ترقی دی، آگے بڑھایا، اس لئے ان میں اس قدر روانائی اور طاقت ہے کہ یہاں بھی اس ماضی کے کردار کو ادا کر سکتی ہیں۔

جب یہ سوال آیا کہ کیا بادشاہ کو پاریمیت پر فوقیت حاصل ہے یا نہیں؟ تو اس کا جواز تاریخ سے دیا گیا کہ بادشاہ کی حیثیت سورج کی طرح رہی ہے، اور جب سورج چلتا ہے تو ستاروں کی روشنی مانند پڑ جاتی ہے، اس لئے تاریخی طور پر بادشاہ مطلق العنان اور الہی قوتوں کا مالک رہا ہے، اس کی اس حیثیت کو جاری رہنا چاہئے۔

دوسری طریقہ کا دریہ یہ ہوتا ہے کہ ایسے خیالات و اذکار کو ابھرنے نہیں دیا جائے جو کہ قدیم رومایات کو چیخ کرتے ہیں۔ اس مقصد کے لئے سنسنر شپ کو اختیار کیا جاتا ہے۔ 1757 میں ایسے قوانین بنائے گئے کہ اگر کوئی ریاست، نہب اور معاشرہ کی رومایات کو چیخ کرے اور امن و امان کو خراب کرے تو اس کے لئے سزاۓ موت ہو گی۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ دانشور اور پیشہ رائی کتابیں، رسائلے اور پکھلش نہ چھاپیں کہ جن سے موجودہ نظام پر ہرف آئے۔

لوئی XV نے اپنی پوزیشن کے بارے میں کہا کہ: ”میری شخصیت میں اقتدار عالی ہے“، اس کا مطلب یہ تھا کہ قانون اور ضوابط، ان سب کا مر جم و نبیع بادشاہ کی ذات ہے، اس لئے نظام کو چیخ کرنا، اس کی ذات کو چیخ کرنا ہے، اور یہ بغاوت کے مترادف ہے۔

لیکن اس دوران سیاسی ماحول بدل چکا تھا۔ اور 1760 کی دہائی میں سیاست اب دربار تک محدود نہیں رہی تھی، بلکہ لوگوں تک آگئی تھی۔ اس لئے جب مطلق العنانیت کو حب الوطنی کے

زم پر برقرار رکھنے کی کوشش کی گئی تو اس میں قطعی ناکامی ہوئی۔ جب 1777 میں لوئی XV کی وفات ہوئی ہے تو فرانس تبدیلی کے بحثان میں تھا۔

اس تبدیلی کے بحثان کو لوئی XVI، اور اس کے ساتھیوں نے پوری طرح سے محوس نہیں کیا اور سیاسی بے چینی پر قابو پانے کا یہ حل نکلا کہ بادشاہت کے روایتی اور قدیم تصور کو دوبارہ سے زندہ کیا جائے، کیونکہ ان کا خیال تھا کہ اگر بادشاہ کی الوبی حیثیت اور مطلق العناصر کو تسلیم کر لیا جائے گا تو اس کے ذریعہ بخراں پر قابو پایا جائے گا لیکن زمانہ کے بدلتے کے ساتھ ہی قرون وسطی کے نظریات بھی اپنا حرار اور جادو کھوچکے تھے، اب لوگ بادشاہ کو اس حیثیت میں دیکھنے پر تیار نہیں تھے۔ 1780 کی دہائی میں چھاپے خانے، تھیز، کلب، فری میں لاج، اور دانشوروں کے گروپس نے ایک نئی سوچ اور فکر معاشرہ میں پیدا کر دی تھی، جواب سیاسی و معماشی اور سماجی تبدیلی کی خواہش مند نہیں۔

ان حالات میں فرانس میں 1789 میں انقلاب آیا کہ جس نے بادشاہت، امراء کے طبقے اور سر اعلیٰ معاشرہ کا خاتمہ کر دیا۔ یہ انقلاب بھی، ہر انقلاب کی طرح اپنے ساتھ خوب ریزی اور تنقیل و غارتگری لے کر آیا، لیکن اس نے ملک کوئئے نئے دستور بھی دیئے، انسانی حقوق کا اعلامیہ دیا، اور ریاست کو یک کول درجہ دے کر نہ ہب کو خجی حیثیت دی۔

چونکہ انقلاب قدیم روایات اور اداروں کو توڑتا ہے، اس لئے معاشرہ اس وقت تک مستحکم نہیں ہوتا ہے کہ جب تک یہ خلادُ نہ ہو اور نئی روایات و ادارے اس کی جگہ نہ لیں۔ اس عبوری وقت میں، جب کسی انتشار اور بے چینی تھی، نپولین نے اس سے فائدہ اٹھا کر، اپنی آمریت قائم کر لی۔ لیکن انقلاب جو تبدیلی لے کر آیا تھا۔ اس کے اثرات قائم رہے اور انہوں نے نہ صرف فرانس کو بدلنا، بلکہ پورا یورپ اس کے نتیجہ میں تبدیل ہوا۔

## (2)

فرانسیسی انقلاب کے پس منظر میں لکھی جانے والی دوسری کتاب من رو پر ائس (Munro Price) کی 'فرانسیسی بادشاہت کا زوال' (The Fall of the French Monarchy) اس میں خصوصیت سے اس نے لوئی XVI اور اس کی ملکہ میری انتوچیٹ (Marie Antoinette) کے کرواروں کی روشنی میں انقلاب سے پہلے اور بعد کے فرانس کی تاریخ بیان کی

ہے۔ کتاب کو لکھتے ہوئے اس نے سیاسی تاریخ کو اپنا محور بنایا ہے، اور اس بات کی جانب اشارہ کیا ہے کہ وہ ان افراد اور واقعات و روشنی میں لانا چاہتا ہے کہ جو تاریخ میں گم ہو گئے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ انقلاب کے دوران اپنے افراد کے جو شاہی خاندان سے ہمدردی رکھتے تھے، اور جنہوں نے یہ کوشش کی کہ بادشاہ اور ملکہ کو غیر ملکی مرد کے ذریعہ قید سے چھڑالیا جائے، جب وہ اپنی کوششوں میں ناکام ہو گئے، تو انہوں نے انقلابیوں کے ذر اور خوف سے یا تو دستاویزات اور کاغذات ضائع کر دیئے یا انہیں اس طرح محفوظ کر دیا کہ وہ آنے والے مورخوں کی پہنچ سے دور رہے۔

پرانے اس سلسلہ میں جس نئے ماغذہ کو دریافت کیا ہے دو ببولے (de Bombelle) کی ڈائری ہے، اس شخص نے 1780 سے 1822 کے دوران سفارت کاری میں اہم کردار ادا کیا تھا۔ یہ ڈائری اس کے خاندان کے آرکائیو میں محفوظ رہی، جو کہ بالائی آسٹریا کے ایک قصبہ میں رہتا ہے۔

ان نئی شہادتوں کی بنیاد پر اس نے اس سوال کو اٹھایا ہے کہ کیا بادشاہ اور ملکہ اس بات پر تیار تھے کہ کئے حالات سے سمجھوتہ کر لیا جائے، یا وہ قدیم روایاتی بادشاہت کے نظریات کو احیاء کر کے انہیں سمجھم کرنا چاہتے تھے؟ اس نے جو تن آخذ کے ہیں، ان کے مطابق بادشاہ اور ملکہ کسی بھی صورت میں اپنی مراعاتی حیثیت کو چھوڑنے اور نئے حالات سے سمجھوتہ کرنے پر تیار نہیں تھے، بلکہ ہر صورت میں پرانے نظام کو قرار رکھنا چاہتے تھے، اور اس کوشش میں تھے کہ لوئی XIV کا عہد دوبارہ سے واپس آجائے۔

انقلاب کے سلسلہ میں ایک دلیل یہ دی جاتی ہے کہ فرانس کی معاشی حالت انہیلی خراب تھی اور عام لوگ ٹیکسوں کے بوجھ تلے دے ہوئے تھے۔ پرانے اس کو بھی مخفی ایک مதقوار دیتا ہے اور یہ دلیل دیتا ہے کہ فرانس سے زیادہ ٹیکسوں کا بوجھ انگلستان کے عوام پر تھا۔

پرانے اب بات کی بھی نفی کرتا ہے کہ بادشاہ پارلیمنٹ میں تھرڈ اسٹریٹ یعنی عوامی نمائندوں کے خلاف تھا اور اس کی ہمدردی چرچ اور امراء کے ساتھ تھی۔ وہ اس کی وضاحت کرتے ہوئے کہتا ہے کہ جب چرچ اور امراء کے نمائندوں نے بادشاہ کی اصلاحات کو رد کر دیا، اور جس کی وجہ سے وہ جبکہ تینوں طبقوں پر مشتمل پارلیمنٹ با آئے تو اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ بادشاہ اور چرچ، اور امراء کے نمائندوں کے درمیان بھی اختلافات تھے۔ بادشاہ عوامی نمائندوں کے خلاف نہیں تھا،

لیکن حالات نے ایسا رخ اختیار کیا کہ بادشاہ کا ان پر قابو پانام مشکل ہو گیا۔ پر اس اس کی بھی تردید کرتا ہے کہ ملکہ نے کبھی یہ نہیں کہا تھا کہ اگر لوگوں کو روئی نہیں ملتی ہے تو وہ کیک کھالیں۔ اس کے نزدیک یہ سب ان افواہوں کے نتیجہ میں منظر عام پر آئیں کہ جو ملکہ کے خلاف پچھل رہی تھیں اور اسے غیر مقبول بنا رہیں تھیں۔

پر اس کے مطابق بادشاہ اگر چڑھیں تھا، مگر اس میں فیصلہ کرنے کی طاقت نہیں تھی، ملکہ کے ارادوں میں پچھلی ہوتی تھی، مگر اس کے فیصلوں میں جلد بازی ہوتی تھی۔ لیکن جب انقلابی حکومت نے ان دو فوں کو سزاۓ موت دی تو انہوں نے جرات اور بہادری سے اس فیصلہ کو سنایا اور بڑے اعتناء سے اپنے اعتقادات کے ساتھ موت کو قبول کر لیا۔

انقلاب نے تقریباً تمام شاہی خاندان کا خاتمه کر دیا، ان کا لڑکا لوئی XVI قید خانہ میں ہی بیماری کی وجہ سے مر گیا، صرف ان کی لڑکی میری تحریر یا زندہ رہی۔ بادشاہ اور ملکہ پر جو مقدمہ چلا یا گیا، اس کی تفصیلات بھی اب دستاویزات میں مل جاتی ہیں۔ بادشاہ پر مقدمہ ریاست سے غداری پر بدلایا گیا۔ کنوش نے اس تجویز کو ستر کر دیا کہ اس کا فیصلہ لیفرنٹم کے ذریعہ ہو۔ جب سزا کے سلسلہ میں وہنگ ہوئی تو 1721ء ارکین اس وقت حاضر تھے ان میں سے 361 نے سزاۓ موت کے بارے کے حق میں ووٹ دیا، 286 نے قید یا جلاوطنی کے بارے میں، 46 نے سزاۓ موت کے بارے میں، مگر اس شرط پر کہ اس کے التواء پر بحث کی جائے، 2 نے سزاۓ قید کی تجویز پیش کی۔ اس حرب سے فوری سزاۓ موت کا فیصلہ ایک ووٹ پر ہوا۔

میری انشوٰتیث پر جب مقدمہ چلا یا گیا تو اس کے خلاف کوئی تحریری شہادتیں نہیں تھیں، لیکن 41 گواہوں کو پیش کیا گیا۔ جنہوں نے اس پر ریاست کے خلاف سازش کے الزامات عائد کئے۔ اس کے ساتھ ہی اس کی بھی زندگی اور عیاشیوں کے بارے میں اس پر الزامات لگائے گئے۔ اگرچہ اس نے اپنادفاع خود کیا، مگر اسے بھی سزاۓ موت دی گئی۔ مگوں تک کہ جہاں اسے سزا دی گئی، اسے کھلی گاڑی میں سوار کراکے لایا گیا۔ اس نے بھی موت کو جرأت کے ساتھ قبول کیا۔ بادشاہت کے اس خاتمه نے فرانس کے روایتی نظام کو ختم کر دیا، اور اس کی جگہ ایک انقلابی دور نشوی ہوا، جس نے آگے چل کر آمریت، بادشاہت، اور جمہوریت کے اتار چڑھا دیکھے، مگر انقلاب کے نتیجے میں جو تبدیلی آئی، اس نے دوبارہ سے روایتی نظام کو نہیں آنے دیا۔



## علماء دور جدید میں

ڈاکٹر مبارک علی

معاشرہ ہر دور میں جدیدیت اور روایت پرستی کے درمیان تصادم سے گزرتا ہے، یہ کشکوش معاشرہ کو نہ صرف الجھنوں میں بھتا کرتا ہے، بلکہ اس کو سوچنے، غور کرنے، اور حالات کی تبدیلی کے احساس پر بھی عبور کرتا ہے۔ جب بھی جدیدیت کی لمب آتی ہے تو یہ معاشرے کے تسلیل کو توڑ دیتی ہے۔ اس لئے یہ دانشوروں، مفکروں اور سوچنے والوں کے لئے ایک چیخنگ ہوتا ہے کہ اس ٹوٹ پھوٹ کے نتیجہ میں جو مسائل پیدا ہوتے ہیں، انہیں کیسے اور کس طرح سے حل کیا جائے، لہذا اس مرحلہ پر دورِ جوانات پیدا ہوتے ہیں: ایک وہ جو روایت پرست ہوتے ہیں، اور اپنا رشتہ ماضی سے قائم رکھتے ہوئے تقلید کے قائل ہوتے ہیں۔ ان کے نزدیک ماضی میں جو روایات کی تکمیل ہوئی تھی ان میں اس قدر رتوانائی اور جان ہے کہ وہ نئے حالات کا مقابلہ کر سکتی ہیں۔ اس کے مقابلہ میں دوسرا رجحان تحقیق، جدت اور تبدیلی کا ہوتا ہے، جو بدلتے ہوئے ماحول اور حالات میں نئے انکار و خیالات کی ضرورت کو محسوس کرتے ہیں۔

ان دورِ جوانات کے ساتھ ایک تیرارجوان بھی ہوتا ہے کہ قدیم و جدید کو آپس میں ملا دیا جائے تاکہ تسلیل بھی قائم رہے اور نئے حالات کا بھی مقابلہ کیا جاسکے۔

جب یہ صورت حال کی نہ ہب کے ساتھ ہو تو معاملات بڑے پیچیدہ ہو جاتے ہیں، کیونکہ مذاہب کی بنیاد ان عقائد پر ہوتی ہے جو پیغمبروں کی تعلیمات اور الٰہی کتابوں سے اخذ کئے ہوتے ہیں۔ اس لئے جب روایت پرست ان عقائد کے تسلیل اور ان کی ابدی حیثیت کی بات

کرتے ہیں تو ان کی دلیل میں پورا ماضی ہوتا ہے کہ جس کے مختلف ادوار سے گزر کر یہ عقائد پختگی تک پہنچے اور زمانہ کی تبدیلیوں کو سہہ کر حال تک آئے۔ جب کہ جدیدیت کے حامیوں کے پاس یہ دلیل ہوتی ہے کہ یہ تعلیمات ایک خاص ماحول اور وقت تک تھیں اور بدلتے ہوئے حالات میں ان کی اہمیت قائم نہیں رہتی ہے۔

اشٹراک کے حامی دانشور یہ دلیل دیتے ہیں کہ اگر قدیم روایات کی جدید حالات میں تشکیل نوکری جائے تو اس صورت میں باقی بھی رہیں گی اور نئے حالات کا بھی مقابلہ کر سکیں گی۔

قدیم اور جدید کے درمیان یہ تصادم اس وقت گہرا ہوا کہ جب مغربی کو لوئیں ازم نے مسلمان ملکوں میں اپنا اقتدار قائم کر لیا اور یہاں مغربی تہذیب اور اس کی روایات و اداروں کو روشناس کرایا۔ سیاسی طور پر تکست کھانے کے بعد یہ مغربی تہذیب کا حملہ تھا کہ جسے مسلمان معاشرہ نے ایک خطرہ محسوس کیا۔ اس لئے اس کے خلاف یہاں یہ تینوں رجحانات پیدا ہوئے۔

مغربی تہذیب مختلف ادوار سے گزرتی ہوئی اس مرحلہ تک پہنچی تھی کہ جہاں ریاست اور مذہب کو دو یونیورسٹیوں میں تقسیم کر دیا تھا۔ ان کے ہاں مذہب بھی معاملہ تھا، زندگی کے باقی شعبوں میں ضرورت اور وقت کے ساتھ ضوابط و قوانین کو بدلانا جاتا تھا۔ اس سے یہ مطلب تکتا تھا کہ مذہب کا دائرہ محدود ہے، الہادوہ تیری سے بدلتے ہوئے حالات میں معاشرہ کی راہنمائی نہیں کر سکتا ہے، اس لئے اگر اسے بھی زندگی تک محدود کر دیا جائے گا تو وہ محدود مشکل میں باقی رہ سکے گا ورنہ حالات کے چیਜوں کے سامنے وہ تکست خورده ہو جائے گا اور اس طرح اس پر سے لوگوں کا انبیان انٹھ جائے گا۔

اسلام اور علماء کے حوالہ سے اس موضوع پر محمد قاسم زماں نے کتاب

The Ulema in a Contemporary Islam (2002)

”علماء معاصر اسلام میں“ لکھی ہے۔ اس کے سب ٹائٹل میں وہ علماء کے بارے میں لکھتے ہیں کہ یہ تبدیلی کے متولی ہیں (Custodians of Change)۔

اسلامی معاشروں میں مغربیت اور جدیدیت کے اثرات پر لکھتے ہوئے ان کا کہنا ہے کہ اس سے مسلمان دانشور بہت زیادہ متاثر تھے۔ مثلاً مصر کے سید قطب، اور پاکستان کے اقبال یہ دونوں

اسلامی تعلیمات سے زیادہ مغربی انکار سے متاثر تھے۔ یہی بات ایران کے علمی شریعت کے پارے میں کہی جا سکتی ہے کہ سوچ ازم کو اسلامی شکل دے رہے تھے۔ علماء چاہیے وہ روایت پرست ہوں، یا جدیدیت کے حامی، وہ اپنے فتوؤں کے ذریعہ تبدیلی کے رجحانات کو مقابلہ کرتے رہے ہیں۔ لیکن جب اجتہاد کی بات کی جاتی ہے تو ی واضح ہونا چاہئے کہ ان مسائل پر کہ جن پر قرآن شریف اور احادیث میں واضح ہدایات موجود ہیں، ان پر اجتہاد نہیں ہو سکتا ہے۔ کچھ علماء اس میں چاروں فقہی مسائل کے انسوں کو شامل کر لیتے ہیں۔ لہذا اس کے بعد اجتہاد کا دائرة تنگ ہو جاتا ہے۔

ہندوستان میں مسلمان حکمران خاندانوں کے دور میں مفتی، اور قاضی کے عہدے ہو اکرتے تھے، اور یہ لوگ ریاستی ملازم کہلاتے تھے۔ جب یہاں برطانوی نوآبادیاتی اقتدار قائم ہوا تو انہوں نے 1814 تک مسلمانوں کے مقدمات کے لئے مفتی اور قاضی، اور ہندوؤں کے لئے پنڈتوں کو عدالتوں میں رکھا، تاکہ ان کے مقدمات کر پر شل لاء کے تحت فیصلہ کیا جائے۔ لیکن آہستہ برطانوی انتظامیہ نے یہ محسوں کیا کہ مسلمانوں اور ہندوؤں کے یہ نہیں راہنمایوں کے معاملات میں دیانت دار نہیں، اس لئے ان کی انتظامیہ نے مسلمانوں کے پر شل لاء کا ایک مجموعہ (Digest) تیار کیا جس کی بنیاد المرغینی کی ”ہدایہ“، سراج الدین کی ”كتاب الفراض المراجحة“، علاوہ الدین کی ”دارالختار“۔ اس کے علاوہ عہد عالمگیر کے ”فتاویٰ عالمگیری“ بھی اس میں مد و گار ہوئی۔ قوانین کا یہ مجموعہ ”اینگلوجمن لاء“ کے نام سے موسوم ہوا۔ اس کے بعد سے برطانوی عدالتوں سے علماء برخاست کر دیئے گئے۔ اب ان قوانین کی روشنی میں ”کوئی بھی ماہر چاہیے وہ ہندو ہو، یا مسلمان ہو، یا مسیحی ہو، یا مسلمان“ وہ فیصلہ دینے کا حقدار ارتحا۔

لہذا اسی کے رد عمل میں 1867 میں دیوبند مدرسہ کا قائم عمل میں آیا۔ جن کا ”دارالافتاذ“ کا کام یہ تھا کہ وہ برطانوی عدالتوں کے باہر مسلمانوں کی رہنمائی کرتے ہوئے، فتوؤں کے ذریعہ ان کے سماجی، نہیں، اور معاشی سوالات کا جواب دیں۔ فرق یہ تھا کہ دیوبندی علماء کے فتوؤں کو نافذ کرنے کے لئے ان کے پاس اخلاقی اتحاری کے علاوہ ریاستی اتحاری نہیں تھی۔

جدیدیہ عہد میں علماء کو اپنے خیالات پھیلانے کا ایک ذریعہ اس وقت ملا جب کہ یہاں

چھاپے خانے قائم ہونا شروع ہوئے۔ اس کے بعد سے کتابیں، رسائلے، اخبار اور پکھلش شائع ہونا شروع ہوئے۔ مگر ان اشاعتی اداروں نے جہاں علماء کو یہ موقع دیا کہ وہ اپنے خیالات کی اشاعت کریں وہاں ان کی اتحارثی پر بھی حملہ ہوا۔ کیونکہ اب وہ مسودے جو کہ محمد و تعداد میں ہے نے کی وجہ سے علماء کی پہنچ سکت تھے، اب شائع ہونے کے بعد ان کا تعلق پڑھ لکھ لوگوں تک پہنچ گیا، جس کی وجہ سے وہ علماء کے مقام نہیں رہے اور خود ان کتابوں کو پڑھ کر ان کے متن سے آگاہ ہو گئے۔ اس کے علاوہ عربی اور فارسی کی نہیں کتابوں کے اردو ترجموں نے انہیں اور زیادہ لوگوں تک پہنچایا۔ لہذا اب استاد کی جگہ کتاب نے لے لی۔

کتابوں کی اشاعت کے بعد یہ بھی احساں ہوا کہ اب تک ہندوستانی علماء نے عہد و ظہی کی کتابوں کی تفسیریں لکھی ہیں، یا ان پر حاشیہ رکھ کر متن کیوضاحت کی ہے، لیکن کوئی تخلیقی کام نہیں ہوا، جس کی وجہ سے نہیں روایات، عہد و ظہی کے فرمیم درک میں جزو رہے۔ یہ تفاسیر قدیم متون کو ایک نیز زندگی دے کر قدامت پرستی اور روایت پرستی کو مٹھکم کرتیں رہیں۔

دیکھا جائے تو مسودوں کی اشاعت نے جہاں ایک طرف نہیں تعلیمات اور معلومات کو آگے بڑھایا، وہیں اس نے علماء کی اتحارثی کو بھی کمزور کیا۔

لیکن علماء کی ایک اور اتحارثی کارکنڈ مدرسہ تھا، اور اب بھی ہے۔ ہندوستان میں مدرسہ کی تبلیغ میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب 1857 کے دس سال بعد یونیورسیٹی مدرسہ کا قیام عمل میں آیا، اسکے مدرسے نے برطانوی اسکول کو بطور ماذل اختیار کیا، یعنی مختلف مضامین کے شعبے، سالانہ امتحان، تقسیم اسناد، ہائل، لابریوں کا قیام، اور انتظامیہ میں پہنچتم، صدر مدرس، و صدر رشیدہ وغیرہ۔ یونیورسیٹی کے علماء نے حکومت کے اقتدار کے خاتمہ کے بعد مسلمان کیونتو کی نہیں شناخت کو برقرار رکھنے کے لئے جدیدیت کے چیجنبوں کا مقابلہ کیا۔ انہوں نے اگرچہ نصاب میں بہت زیادہ تبدیلیاں نہیں کیں، مگر منقول اور معقول میں توازن رکھنے کی کوشش کی۔

ندوہ العلماء نے قدیم و جدید کے ملاب کی ایک ناکام کوشش کی، جب کہ دوسرے مدرسے روایت پرستی ہی میں حصہ رہے۔

جب برطانوی حکومت نے تعلیم کو اپنی نگرانی میں لیا، تو انہوں نے سرکاری تعلیمی اداروں کی بنیاد سیکولر اور مفید علم پر رکھی۔ مثلاً پنجاب میں 1850 میں پلک انٹرکشن کے پہلے ڈائریکٹرنے

اس سلسلہ میں جو ہدایات جاری کیس وہ یہ تھیں: ”میں نے تمام گاؤں کے اسکولوں کو یہ حکم دیا ہے کہ وہ مسجدوں اور مذہبی عمارتوں سے عیحدہ ہو جائیں۔ جب مقامی انتخوب نے مجھے بتایا کہ ان کے علاوہ اور کوئی دوسری عمارتیں نہیں ہیں، تو میں نے ہدایت کی کہ ان عمارتوں میں اسکولوں کے رہنے سے بہتر یہ ہے کہ انہیں بند کر دیا جائے۔۔۔۔۔ میں نے یہ بھی حکم دیا ہے کہ اسکولوں میں مذہبی کتابوں کا استعمال بند کر دیا جائے۔“ عہد بر طابی میں تعلیم کے سلسلہ میں اس وقت فصلہ ہو گیا کہ جب 1832 میں لارڈ میکالے کی رپورٹ پر عمل کرتے ہوئے حکومت نے مشرقی علوم کی بجھہ مغربی علوم کی سر پرستی کی۔

اس کے بعد سے ہندوستان میں سیکولر علوم کے لئے ریاست کی جانب سے تعلیمی ادارے کھوول گئے تو دوسری طرف علماء نے مدرسون کو مذہبی علوم اور مذہبی شناخت کے لئے استعمال کیا۔ اس سلسلہ میں یہ ضرور ہوا کہ مدرسون کے نصاب کو تبدیل کرنے کی کوششیں بھی ہوتیں، اور اصطلاحات کے ذریعہ مدرسون کو وقت کے مطابق ڈھانلنے پر زور دیا گیا، مگر یہ اصطلاحات مدرسون کے نصاب یا ان کے ڈھانچوں کو انتقلابی طور پر تبدیل نہیں کر سکتیں۔ پاکستان میں حکومت نے مدرسون میں اصلاحات کی کئی بار کوششیں کیں۔ مثلاً 1962 کی ایک رپورٹ میں کہا گیا کہ چونکہ پاکستان کا د جو د اسلام کی وجہ سے آیا، اس لئے اس کے د جو د کی صفائت اس میں ہے کہ یہاں مذہبی تعلیمات دی جائیں۔ اس رپورٹ میں جوبات و صاحت کے ساتھ مدرسے کے نصاب کے بارے میں کہی گئی ہے وہ یہ کہ ایسے علم کا پڑھایا جانا بھی ضروری ہے جو جدید دنیا کے تقاضوں سے مطابقت رکھتی ہو۔ ضیاء الحق کے زمانے میں 1979 میں جو اصلاحات کی گئیں ان میں ریاست کی جانب سے مدرسون کو مالی امداد فراہم کرنا، اور ان کی اساد کو منظور کرنا تھا۔ لیکن اس سے زیادہ ریاست کو مدرسون کے معاملات میں دخل دینے کا اختیار نہیں ملا۔

پاکستان میں علماء نے ابتداء ہی سے اس بات کی سخت مخالفت کی کہ ریاست ان کے انتظامات اور معاملات میں دخل دے۔ افغانستان میں طالبان کی حکومت کے قیام اور مذہبی انتہا پسندی اور تشدد کے بعد، جب مدرسون کے نصاب کے بارے میں سوالات اٹھائے گئے تو امریکہ اور مغربی ممالک نے اس پر زور دیا کہ مدرسون کے نصاب کو تبدیل کیا جائے، کیونکہ یہ مدرسہ مذہبی انتہا پسندی کو پیدا کرتے ہیں، چنانچہ طالبان کی حکومت کے خاتمہ کے بعد مدرسون کے نظام پر کڑی

تفقید کی جا رہی ہے کہ ان کے نصاب میں تبدیلی کی جائے، لیکن علماء کو اس بات کا پورا احساس ہے کہ اگر غیر مذہبی علوم کو نصاب کا حصہ بنایا گیا تو اس سے ان کی اتحاری کم ہو گی اور مدرسہ کی نہ ہبی اہمیت ختم ہو جائے گی۔ مصر اور سعودی عربیہ کے جہاں ریاست نے مدرسون کو اپنے تسلط میں لے رکھا ہے، وہاں وہ ریاست کی پالیسیوں کے تحت چلتے ہیں، الازہر کے شیخ جس طرح حکومت چاہے اس کی مرغی کے مطابق فتوی دے دیتے ہیں، سعودی عربیہ میں علماء شاہی خاندان کے مقابلہ میں تھوڑی بہت خود مختاری قائم رکھے ہوئے ہیں، لیکن وہ ریاست کی پالیسی کے خلاف کوئی اقدام نہیں اٹھاتے ہیں۔

ان مثالوں کو ملاحظہ رکھتے ہوئے پاکستان کے علماء مدرسون میں ریاست کی مداخلت کے سخت خلاف ہیں۔ لیکن یہ نہیں کہا جاسکتا کہ ان کی یہ مخالفت کس حد تک جائے گی؟

علماء کے درمیان ایک اہم سوال یہ رہا ہے کہ کیا انہیں صرف مذہبی علم کے مطالعہ، اس کی تعلیمات پھیلانے میں مشغول رہنا چاہئے یا انہیں سیاست میں حصہ لے کر اقتدار کے حصول کی جدوجہد کرنی چاہئے؟ جماعت اسلامی میں اس مسئلہ پر بحث ہوئی تھی جس کے نتیجے میں انہیں احسن اصلاحی نے جماعت سے اس لئے علیحدگی اختیار کر لی تھی کہ وہ سیاست میں حصہ لینے کے حق میں تھی۔ لہذا اس وقت تبلیغی جماعت ان مذہبی جماعتوں میں سے ایک ہے کہ جو سیاست سے دور رہ کر معاشرہ کی ڈنی تربیت کرنا چاہتی ہے۔ جماعت اسلامی، جمیعت علماء اسلام اور کی اور دوسری جماعتوں سیاست میں بھرپور حصہ لے رہی ہیں۔ ان کا موقف یہ ہے کہ ریاست پر کنٹرول کرنے کے بعد ہی شریعت کا نشاذ ہو سکتا ہے لیکن اپردوخ کا فرق ہے: ایک وہ جماعتیں جو نیچے سے معاشرہ کو مذہبی بنانا چاہتی ہیں، اور دوسری وہ جو کہ اوپر سے طاقت اور جبر کے ذریعہ، جیسا کہ طالبان نے افغانستان میں کیا تھا، یا سرحد میں اس وقت ایم اے، ( مجلس متحده عمل) کر رہی ہے۔

جن علماء نے سیاست میں حصہ لیا، وہ سیاست میں اس قدر معروف ہوئے کہ انہوں نے مذہب اس کی تحقیق یا تعلیم پر توجہ نہیں دی۔ اس لئے بڑی بڑی مذہبی جماعتوں میں اس وقت کوئی عالم دین نہیں ہے۔ بلکہ یہ علماء ایسے سیاستداں ہیں کہ جو مذہب کو اپنے مقاصد کے لئے استعمال کر رہے ہیں۔

پاکستان میں اس وقت مذہبی ماحول میں تبدیلی آئی کہ جب ضیاء الحق نے اسلامائزیشن کا عمل شروع کیا۔ اس سے یہ سوال پیدا ہوا کہ اگر ریاست کو اسلامی بنایا جائے تو اس کا ماذل کون سے فرقہ کی تعلیمات پر ہوگا؟ اگر پاکستان میں سنی فرقہ کے ماننے والوں کی تعداد زیاد ہے تو شیعہ فرقہ کو اس میں کیا جگہ دی جائے گی؟ پھر سنیوں میں کئی فرقے ہیں، ان میں سے کس کو ترجیح دی جائے گی؟

اسی وجہ سے جب ضیاء کی حکومت میں زکوٰۃ کا نفاذ ہوا تو 1980 میں اس کے خلاف شیعوں نے اسلام آباد میں ایک زبردست مظاہرہ کیا جس سے حکومت نے انہیں اس سے مستثنی قرار دی دیا۔ اس کے بعد شیعوں نے اپنے مذہبی حقوق کے تحفظ کے لئے تحریک نقہ جعفریہ قائم کی۔ اس کے رد عمل میں 1985ء میں سپاہ صحابہ کا قیام عمل میں آیا تا کہ سنیوں کی بالادتی کے لئے جدوجہد کی جائے۔ فرقہ واریت کی اس فضائلیں دونوں طرف سے ایک دوسرے کے خلاف بے تحاشہ مواد شائع ہوا، جس نے نفرت و انتہا پسندی کو پھیلانے میں مدد دی۔ دونوں فرقوں نے اپنی مقبولیت کے لئے تہواروں کو منانا، اور مذہبی رسومات کا انعقاد کرنا شروع کیا، جس کی وجہ سے لوگوں میں شیعہ سنی شناخت گہری ہوئی۔ اس انتہا پسندی کے نتیجے میں دونوں جانب سے قتل و غارت گری کی ابتداء ہوئی جو کہ آج بھی کسی شکل میں جاری ہے۔

اکیسویں صدی میں علماء کا کیا روں ہوتا چاہئے، اس موضوع پر مولا نا و حیدر الدین خاں کا مضمون بڑا ہم ہے جس کا عنوان ہے ”علماء کا راہنمہ کردار“ اس میں انہوں نے یہ سوال اٹھایا ہے کہ طاقت کا کیا تصور ہوتا چاہئے، اور اسے کس انداز سے حاصل کرنا چاہئے۔ ان کی دلیل ہے کہ موجودہ دور میں طاقت کا تصور بدال گیا ہے، اور اب اسے چنی اور فیکنالوگی کی صورت میں دیکھنا چاہئے، کیونکہ تبھی وہ عناصر ہیں کہ جن کی مدد سے مغربی دنیا نے اپنی بالادتی کو قائم کیا ہے۔ اس کے برعکس علماء اب تک سیاست کو طاقت کے حصول کا ذریعہ سمجھتے ہیں، اور ان تبدیلیوں سے بخبر ہیں کہ جو دنیا میں ہو جکی ہیں یا ہو رہی ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ علماء کو ہر طرف نا انصافی، سازش اور جاہی نظر آ رہی ہے۔

اس صورت حال میں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اسلام کو کس حیثیت میں اپنا کردار ادا کرنا

چاہئے؟ کیا علماء کو چاہئے کہ وہ قرآن و سنت کی جدید حالات کے تحت تعبیر و تفسیر کریں تاکہ جدید تقاضوں کے ساتھ اسلام کی تعلیمات کو ہم آہنگ کیا جاسکے؟ اور یا قدیم نہ ہبی روایات جو کہ ماضی میں معاشرے کی راہنمائی کرتی رہی ہیں، انہیں کو برقرار رکھتے ہوئے، جدید حالات کو ان کی روشنی میں دیکھنا چاہئے؟ یہ وہ سوالات ہیں کہ جو آج علماء کو درپیش ہیں۔



## ہندوستانی مسلمانوں کاالمیہ

ڈاکٹر مبارک علی

بر صغیر کی تاریخ میں ہندوستان کے مسلمان دوالیوں سے ایسے دوچار ہوئے کہ انہوں نے ان کی زندگیوں پر گہرے اثرات ڈالے۔ 1857 کے ہنگامے کے بعد انہیں لاتعداد مسائل سے دوچار ہوتا پڑا کیونکہ انگریزی انتظامیہ کے ایک طبقہ کا خیال تھا کہ اس ہنگامے کے اصل ذمہ دار مسلمان ہیں، لہذا انہیں اس کی سزا ملنی چاہئے۔ ان پر غداری، محکم کشی اور حکومت کے خلاف سازشوں کے الزامات لگائے گئے، جس کے نتیجہ میں یہ حکومت کی نظر وہ میں معتوب تھہرے۔ ان میں سے اکثر کی جائیدادیں ضبط ہوئیں، معمولی شبہات پر انہیں چنانی کی سزا میں دی گئیں۔ اس دارو گیر کے عہد میں یہ ہوا کہ مسلمان اشرافی کا طبقہ بالخصوص اور عام لوگ بالعلوم ماہی اورنا امیدی کا شکار ہو گئے۔ اس صورت حال میں ہندوستان میں دو ایسی تحریکیں اٹھیں کہ جنہوں نے مسلمانوں کو دو مختلف راہیں دکھائیں۔ ان میں سے ایک دیوبند کا مدرس تھا، جس کا مقصد یہ تھا کہ ہندوستانی مسلمانوں میں مذہبی شناخت کو برقرار رکھا جائے اور جدیدیت کا مقابلہ کرتے ہوئے اسے رد کیا جائے۔ اس کے برعکس سریید کی تحریک کا مقصد یہ تھا کہ حکومت برطانیہ کو یہ یقین دلایا جائے کہ مسلمان حکومت سے وفادار ہیں، اس کی خدمت کے لئے تیار ہیں، اور جو کچھ ماضی میں ہوا، اس میں چند افراد کا حصہ تھا، مسلمان کیوٹی کا نہیں۔ لہذا انہوں نے مسلمانوں کو مشورہ دیا کہ وہ جدید تعلیم حاصل کر کے حکومت کی ملازمتیں اختیار کریں تاکہ ان میں اور حکومت میں مفاہمت اور دوستی ہو۔ اس سلسلہ میں انہوں نے مسلمانوں کو یہ بھی مشورہ دیا کہ وہ نہ تو حکومت کی مخالفت کریں اور نہ ہی سیاست میں حصہ لیں۔ اس لئے جب 1885 میں کانگرس پارٹی کا قیام عمل میں آیا تو انہوں نے نہ

صرف خود اس میں شامل ہونے سے انکار کر دیا، بلکہ مسلمانوں کو بھی روکا کر اس سے اور سیاست سے دور رہیں۔ کیونکہ ان کے نزدیک سیاست میں حصہ لینے کا مطلب حکومت کی پالیسیوں کی مخالفت تھی، جس کی وجہ سے انہیں اندیشہ تھا کہ حکومت عمل میں مسلمانوں کے خلاف ہو جائے گی، سریسید کی پالیسی کس حد تک صحیح تھی، اور کس حد تک غلط، اس کا فیصلہ آنے والے حالات نے دیدیا ہے۔

دوسری بڑی احادیث 1947 میں تقسیم ہند کا ہے، جب ملک کا بنوار ہوا، اور پاکستان کا وجود عمل میں آگیا تو اس مرحلہ پر ایک بار پھر ہندوستان کے مسلمانوں کو ایک بھرمان سے سابقہ پڑا۔ خاص طور سے وہ مسلمان کو جو اقلیتی صوبوں میں تھے۔ کیونکہ پاکستان کے قیام نے ان مسلمانوں کو ہندو اکثریت کے رحم و کرم پر چھوڑ دیا۔ اس کا اظہار، قائد اعظم محمد علی جناح نے 1941 کی کانپور کے ایک اجلاس میں کیا تھا کہ وہ اقلیتی صوبوں کے دو کروڑ مسلمانوں کو اکثریتی صوبوں کے سات کروڑ مسلمانوں کی آزادی پر قربان کرنے کے لئے تیار ہیں۔ اگر دیکھا جائے تو تقسیم ہند نے ان ہندوستانی مسلمانوں کے لئے ”دوقوی نظریہ“ کا خاتمہ کر دیا۔ اب انہیں اسی ہندو اکثریت کے ساتھ، اور اسی کے تسلط میں رہنا ہو گا کہ جس کے خلاف انہوں نے جدوجہد کی تھی۔ یہ وہ لوگ تھے کہ جو کانگریس کی حکومت کے لئے ہندوستان کے غدار تھے، کیونکہ انہوں نے ملک کو دو حصوں میں تقسیم کرایا تھا، ان کی ہمدردیاں مسلم لیگ کے ساتھ تھیں، اور یہ لوگ پاکستان کی تحریک کے سربراہ تھے، اب جب کہ ملک بٹ چکا تو ان سب کے لئے ملک سے بھرت کر کے جانا ممکن نہیں تھا، انہیں اپنے آباؤ اجداد کی سر زمین پر رہتے ہوئے، ان مسائل اور مشکلات کا سامنا کرنا تھا کہ جن سے وہ تقسیم کے بعد دو چار ہونے والے تھے۔

اس موضوع پر اے۔ جی۔ نورانی نے ”ہندوستانی مسلمان“ کے عنوان سے ان دستاویزات کو جمع کیا ہے کہ جن کا تعلق 1947 کے بعد کے حالات، اور پھر آنے والے حالات سے ہے، جن میں شاہ بانو کا مقدمہ، بابری مسجد، اردو زبان اور علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کے معاملات شامل ہیں۔ 1947 کے فوراً بعد ہندوستان کے مسلمانوں کا سب سے اہم مسئلہ یہ تھا کہ وہ کس طرح سے نئے حالات میں اپنی حیثیت کیوضاحت کریں۔ ہندوستان میں رہتے ہوئے، اب انہیں اس ملک سے اپنی وقار اور کوئی ثابت کرنا تھا۔ جناح صاحب نے پاکستان جانے سے قبل انہیں مشورہ دیا

تھا کہ ان کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی دوسرا استنبیں کو وہ ہندوستان کے ساتھ وفادار رہیں،  
کیونکہ اب وہ چاہتے ہیں کہ پاکستان کے ہندو، پاکستان سے وفادار رہیں۔  
لہذا تقسیم کے بعد، ان کے نقطۂ نظر سے دوقومی نظریہ کی ضرورت نہیں رہی، اور ہندوؤں اور  
مسلمانوں کو جس ملک میں وہ رہنے پر مجبور ہیں، اس کے ساتھ ان کو وفادار ہونا چاہتے ہیں۔ اس مرحلہ  
پر کئی سوالات اٹھتے ہیں، کیا پاکستان ہندوستان میں رہنے والے تمام مسلمانوں کے لئے بننے کی  
تحریک تھی، یا صرف اکثریتی علاقوں کے مسلمانوں کے لئے؟ اگر ایسا تھا تو کیا اس تحریک کے  
دوران اس کی وضاحت کی گئی تھی یا نہیں؟ کیا اقلیتی صوبوں کے مسلمان یہ سمجھتے تھے کہ تقسیم کے بعد  
انہیں زیادہ تحفظ مل جائے گا؟ اس سلسلہ میں نہیں کوئی وضاحت مسلم لیگ کے لیڈروں کی جانب  
سے نہیں ملتی ہے۔

اس سلسلہ پر حسین شہید سہروردی نے، چودھری خلیق الزماں کو ایک خط میں لکھا تھا کہ ”میرا  
خیال ہے کہ پاکستان نے ان مسلمانوں کو ایک ملک عطا کیا ہے کہ جو اکثریتی صوبوں میں رہتے  
تھے۔ لیکن ان مسلمانوں کو جو اقلیتی صوبوں کے رہنے والے ہیں، انہیں کوئی طن نہیں دیا۔ اب ان  
مسلمانوں کو بے سہارا اور مجبور بنا کر چھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ اپنی تقدیر کو خود بنیں گے۔“  
اس کے ساتھ ہی یہ بھی ہوا کہ وہ مسلم لیگ لیڈر رزک جن کا تعلق ان اقلیتی صوبوں سے تھا، وہ  
ایک ایک کر کے پاکستان چلے آئے، اور ہندوستانی مسلمانوں کو بغیر کسی رابہنا اور لیڈر کے تنہا چھوڑ  
دیا۔

ان حالات میں، جو بھی بچی کھپی لیڈر شپ تھی، انہوں نے ہندوستانی مسلمانوں کے مستقبل  
اور تحفظ کے لئے دورستے منتخب کئے۔ ان میں سے ایک یہ تھا کہ ہندوستانی حکومت سے اپنی  
وفاداری کا اظہار کیا جائے، اور دوسرا یہ تھا کہ سیاست کو ترک کر کے، اپنی معاشری اور سماجی حیثیت کو  
بہتر بنایا جائے۔ اس پر عمل کرتے ہوئے، دستور ساز اسمبلی میں مسلم لیگ نے خود کو تخلیل کرتے  
ہوئے یہ اعلان کیا کہ حالات کی تبدیلی اور نئی صورت حال کو دیکھتے ہوئے پرانی کو اس کا احساس ہو  
گیا ہے کہ اب وہ ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے فائدہ مند نہیں رہی ہے، کیونکہ یہ ایک فرقہ  
وارانہ جماعت ہے، اس لئے مناسب یہی ہے کہ اس کے وجود کو ختم کر دیا جائے۔  
جمعیت علماء ہند نے بھی یہ اعلان کیا کہ اس کا جو مقصد تھا، وہ چونکہ اب پورا ہو گیا ہے، اس

لئے وہ اپنی سیاسی سرگرمیوں کو ختم کر کے اپنی توجہ ہندوستانی مسلمانوں کی فلاح و بہبود پر کرے گی۔ حکومت سے وفاداری کے اظہار، اور سیاست سے علیحدگی کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کو بدلتے حالات میں اپنے تحفظ کے موقع عمل میں کیونکہ یہ وقت تھا کہ جب تقسیم کی وجہ سے ملک میں فرقہ وارانہ نفرت گہری تھی۔

لیکن حالات ایک چیز نہیں رہے، وقت کے ساتھ ساتھ ہندوستانی مسلمانوں میں اعتدالی بھی آیا، اور فتح لیدر شپ بھی وجود میں آئی، اس لئے ان کی سیاست سے علیحدگی ختم ہونا شروع ہو گئی۔ 1960 کی دہائی میں انہوں نے ” مجلس مشاہورت“ کے نام سے ایک پارٹی کی بنیاد رکھی۔ اس کے بعد 1972 میں ”آل انڈیا مسلم پرنس لاء بورڈ“ کا قیام عمل میں آیا۔ جس نے ہندوستانی دستور کی 44 شق کو چیخ کیا کہ جس کے تحت تمام لوگوں کے لئے ایک ”سول کوڑ“ کو نافذ کیا گیا ہے۔ ان جماعتوں کے قیام اور مطالبات نے ان کی سیاست سے علیحدگی کو ختم کر کے، انہیں دوبارہ سے سیاست میں متحرک کر دیا، اب نوجوان نسل ہندوستان کی جمہوری روایات اور اداروں میں پروارش پا کر اپنے حقوق کے لئے جدوجہد کرنا چاہتی تھی۔ اس نے جہاں ایک طرف ہندو فرقہ وارانہ جذبات کو ابھارا، تو دوسری طرف مسلمانوں میں بے چینی اور حرکت کو پیدا کیا۔ آگرہ چل کر 1985 میں شاہ بانو کے مقدمہ نے پورے ہندوستان میں مسلم پرنس لاء کی حیثیت سے ایک اہم مسئلہ کو کھڑا کر دیا۔ 1992 میں بابری مسجد کا شہادت نے مسلمانوں میں مذہبی جذبات کو پیدا کیا، اور پورے ہندوستان میں مسلمانوں میں اپنی شاخت، اور حقوق کے تحفظ کے لئے تحریکیں اٹھیں۔ اس کے ساتھ ہی اردو زبان کی حیثیت نے بھی ایک مطالبہ کی محل اختیار کر لی، اور جب یہ تحریک اٹھی کہ علی گڑھ مسلم یونیورسٹی سے ”مسلم“ کے لفظ کو نکال دیا جائے تو اس نے بھی مسلمانوں کو سیاسی طور پر متحرک کر دیا۔

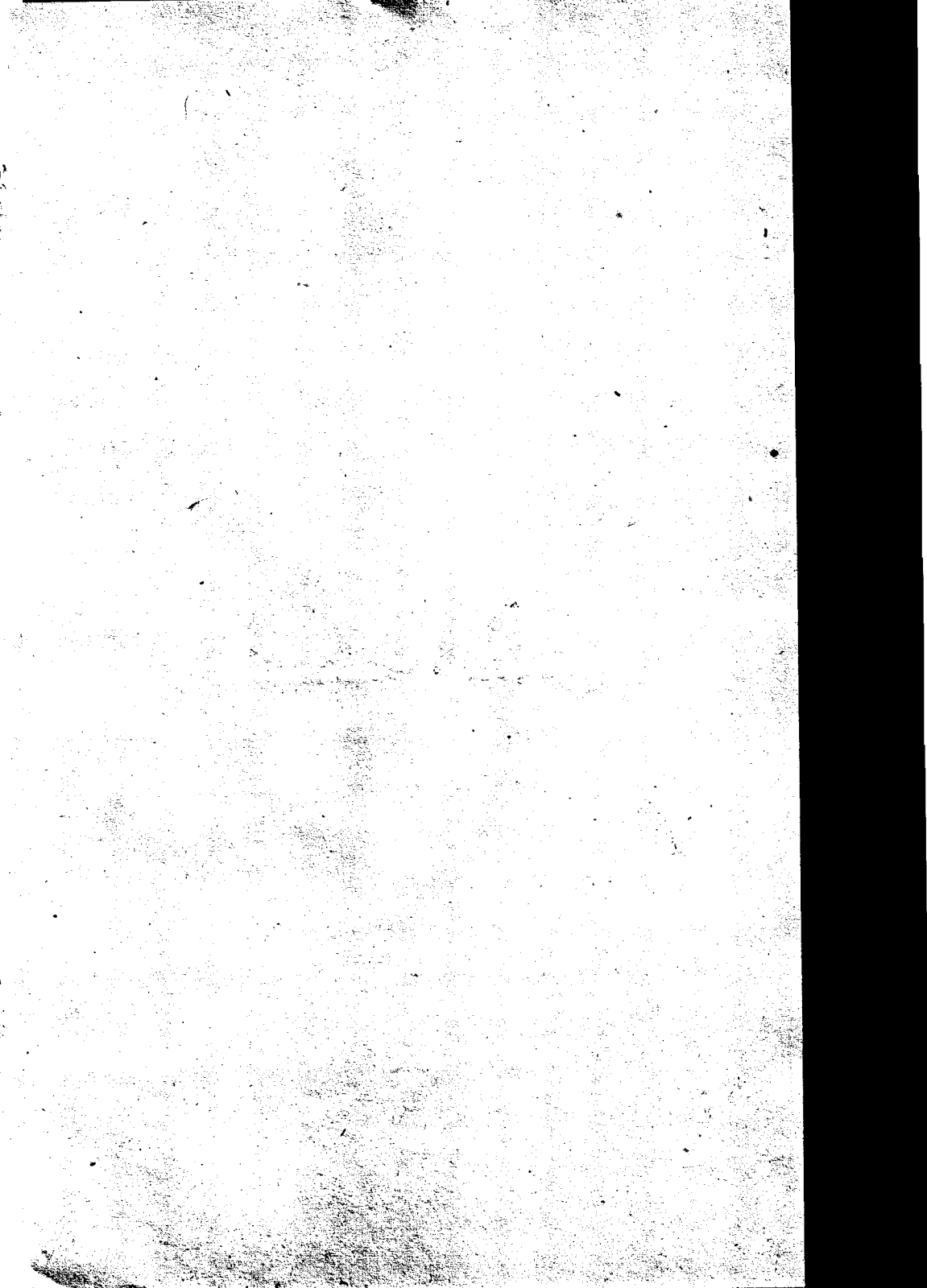
لیکن ان تمام مسائل، اور گرانوں کے باوجود ہندوستانی مسلمانوں نے اپنے وجود کو برقرار رکھا، اگرچہ موجودہ گجرات کے فسادات نے مسلمانوں کو بے انتہا امید کر دیا ہے، گران کے لئے اس کے سوا اور کوئی راست نہیں ہے کہ ہندوستان میں رہتے ہوئے اپنے حقوق کی جدوجہد کریں۔ اگرچہ پاکستان سے ان کی وفاداری کے جذبات کی وجہ سے ان پر تھک و شبہ کیا جاتا ہے اور ہمارے ان پر ملک سے غداری کے الزامات لگائے جاتے ہیں۔ ”پنڈتوں کی نظر میں ان کے لئے

ہندوستان میں رہنے کی کوئی محکماش نہیں ہے، لیکن ان سب کے باوجود، ہندوستانی مسلمان، اپنے وجود اور اس کے تحفظ کے لئے برا بر جدوجہد کر رہا ہے۔“

ہندوستانی مسلمانوں کے بارے میں اکثر سوال یہ ہن میں آتا ہے کہ کیا یہ ممکن ہے کہ مستقبل میں حالات کے دباؤ کے تحت ان کی شناخت ختم ہو جائے، اور وہ ہندوستانی اکثریت میں ضم ہو کر ختم ہو جائیں، یا سیاست سے علیحدگی کو اختیار کرتے ہوئے، پس ماندگی کی زندگی اختیار کرتے ہوئے، ایک مجبور کیوٹی کی شکل اختیار کر لیں؟ اور یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہندوستان اور پاکستان کے اچھے تعلقات، ہندوستان کے مسلمانوں کو بہتر اور خونگوار ماحول فراہم کریں گے؟ لیکن یہ ایک حقیقت ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کو اپنے تحفظ اور حقوق کی گنگ خود ہی لڑنی ہے۔



**نقطه نظر**



## ہیر و پرستی اور معاشرہ

ڈاکٹرمبارک علی

تاریخ نویسی کا ایک مکتبہ فکر، تاریخ کے عمل اور اس کی تشكیل میں عظیم افراد یا شخصیتوں کے کردار کو اہمیت دیتا ہے۔ ان کے نقطۂ نظر کے تحت تاریخ بنانے میں عام لوگوں کا کوئی حصہ نہیں ہوتا ہے۔ یہ تاریخ سے محروم (Historyless) لوگ ہوتے ہیں، اسی وجہ سے ان کا محروم کران، بوجی جزجز، اور سیاستدان ہوتے ہیں۔ اگرچہ بعد میں انہوں نے اس زمرے میں سائنسدانوں اور مفکروں کو بھی شامل کر لیا۔ گران کے ہاں فکر اور سوچ سے زیادہ عمل کو اہمیت دی جاتی ہے۔ لہذا جو افراد متحرک ہوتے ہیں، اپنے عمل سے تبدیلی لاتے ہیں اور حالات کو بد لئے کی صلاحیت رکھتے ہیں، وہ تاریخ کے معمار گردانے جاتے ہیں۔ جب تاریخ کو عظیم افراد کے کارنا موں کے تناظر میں لکھا جاتا ہے تو تمام واقعات سمٹ کر ان کے گرد جمع ہو جاتے ہیں، اور تاریخ کے درسے عوامل پس منظر میں چلے جاتے ہیں۔

اس تاریخ نویسی کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لوگوں میں ہیر و پرستی کے جذبات پیدا ہو جاتے ہیں۔ وہ ہیر و کی شخصیت اور اس کے کردار سے اس قد رم رعوب ہوتے ہیں کہ اپنی ذات اور ہستی کو بھی بھول جاتے ہیں اور وور جذبات میں وہ اپنی تمام صلاحیتیں اپنے ہیر و کے پردرکر کے اسے اور عظیم سے عظیم تر بنادیتے ہیں اور اس کی ذات میں خود کو گم کر دیتے ہیں۔

جمن فلسفی یہاں نے تاریخ میں ان عظیم افراد کے کردار کو ایک اور ہی نقطۂ نظر سے دیکھا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ جب یہ عظیم افراد مصروف عمل ہوتے ہیں، تو دراصل انجانے میں، یہ فطرت کے منصوبوں کی تحریک کر رہے ہوتے ہیں۔ جب فطرت ان سے اپنے منصوبوں کو پورا کر لتی ہے،

تو انہیں شکست خورده، اور حنگمی کے عالم میں کوڑے کی ٹوکری میں ڈال دیتی ہے۔ اس سلسلہ میں اس نے پولین کی مثال دی ہے کہ اس نے اپنی فوجی مہماں کے ذریعہ یورپ کے نقشہ کو بدل کر رکھ دیا۔ اور ایک ایسی سماجی تبدیلی کا آغاز کیا کہ جس نے یورپ کی تاریخ پر گہرے اثرات ڈالے، لیکن جب فطرت کا یہ مشکل ہو گیا اور اس کی ضرورت نہیں رہی تو اس نے اپنے زندگی کے آخری ایام بے کسی اور بے بسی کے عالم میں بینٹ بلینا میں میں گزارے، جہاں عظیم شخصیت سے گھٹ کر وہ ایک عام انسان ہو گیا۔ اگر اس روشنی میں تاریخ کی دوسری شخصیات کو دیکھا جائے تو اس میں سچائی نظر آتی ہے۔ مثلاً ہتلر نے یورپ کو فتح کیا، دوسری جنگ عظیم کی تباہ کاریاں ہوئیں، فاتح اور منتوح طاقتیں دونوں ہی ایک لحاظ سے شکست خورده ہو گئیں، اس کے نتیجے میں ایشیا و افریقہ میں کولوں ازمن کا خاتر ہوا، مگر جب ہتلر کی ضرورت نہیں رہی تو حالات نے اسے خود کشی پر مجبور کر دیا، اس کی شخصیت تو ختم ہو گئی، مگر اس کے عمل کے نتیجے میں دنیا میں تبدیلیاں آتی رہیں۔ اسی ضمن میں پاکستان کی تاریخ میں ہم ذو الفقار علی بھٹو کی مثال دے سکتے ہیں کہ جن کی شخصیت نے ایک ماحول اور حالات میں لوگوں کو ابھارا، لیکن جب حالات بدل گئے اور ان کی ضرورت نہیں رہی تو ان کی زندگی کے آخری دن بھی ایک عام انسان کی طرح جیل میں گزرے۔

ٹالشائی نے اپنی کتاب ”جنگ اور امن“ میں تاریخ میں عظیم افراد کے کردار پر روشنی ڈالی ہے۔ وہ اس کو تسلیم نہیں کرتا ہے کہ عظیم افراد تاریخ ساز ہوتے ہیں۔ اس کے نزد یہ اگر کوئی ایسا سمجھتا ہے تو یہ اس کی خود فرمی ہے۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ عظیم افراد یا جنہیں ہم ہیرو کہتے ہیں، ان کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی ہے۔ یہ معمولی اور نادا قاف لوگ ہوتے ہیں، جو یہ دعویٰ تو ضرور کرتے ہیں کہ وہ اس قابل ہیں کہ تمام ذمہ دار یوں کو بجا سکتے ہیں، مگر ان میں اتنی سمجھو اور عقل نہیں ہوتی ہے کہ اپنی بے وقتی کو تسلیم کر لیں اور یہ بھی تسلیم کر لیں کہ ہذا آدمی، فرد، یا ہیر و اس جانور کی طرح ہوتا ہے جسے ذمہ کرنے یا قربانی کے لئے فرپہ کیا جاتا ہے۔ اس کے مگلے میں جو گھنٹی ہوتی ہے اس کے بجتنے سے وہ یہ سمجھتا ہے کہ پورا یوڑا اس کی آواز پر حرکت کر رہا ہے اور وہ ان کا راہنمہ ہے۔ مگر اس کا کردار راہنمائی یا یاری کا نہیں ہوتا ہے بلکہ قربانی کا ہوتا ہے۔ مگر یہ ہیر و اور عظیم افراد اس راز کی تہہ سکنہ نہیں پہنچ پاتے ہیں۔ آخر میں قربان گاہ بکٹ ہنچ کر وہ خود کو مجبور اور پاٹی پاتے ہیں۔ یہ وہ لمحہ ہوتا ہے کہ جب وقت گزر چکا ہوتا ہے اور کوئی ان کی مدد کوئی نہیں آتا ہے۔

جب بھی کسی معاشرے میں ہیروز بنانے کا عمل ہوتا ہے تو اس کے پس منظر میں کئی وجہات کا رفرماہوتی ہیں۔ اگر معاشرہ ہنی، سیاسی اور معاشری طور پر پس فائدہ ہوتا ہے ایک ایسے ہیرو کی ضرورت ہوتی ہے کہ جس کی شخصیت، طرز زندگی، عادات سے وہ مرعوب ہو، اور جو اسے تحفظ کی یقین دہانی کرائے۔ اس صورت میں غریب اور مغلس لوگ اپنے ہیرو کی دولت، اس کی جائیداد، اس کے انتاؤں، اور اس کی شامانہ زندگی سے متاثر ہو کر اس پر خیر کرنے لگتے ہیں۔ ہمارے ہاں اس کی مثال قائد اعظم محمد علی جناح اور ڈالفتار علی بھٹکی ہے۔

اگر معاشرہ ہنی طور پر نچھرا ہوا تو، ہیروان کے لئے ذہن ترین شخصیت بن جاتا ہے، اس کی ذہانت لوگوں کی ہو جاتی ہے، اگر معاشرہ کمزور ہو تو ہیرو کی طاقت ان کے لئے سہارا بن جاتی ہے۔ اس صورت میں فوجی اور جنگ جوان کا ہیر و بن جاتا ہے۔ لہذا ہر صورت میں وہ اپنے ہیر و سے وفاداری کا اظہار کرتے ہوئے اس پر اعتماد کرتے ہیں۔ وہ اپنے ہیرو کی شخصیت کے حرمیں اس قدر بہتا ہو جاتے ہیں، ان کا ہیر و نیکی، پاک بازی، جرأت، ذہانت اور بہادری کا پیکر بن جاتا ہے۔ ان کے لئے اس کا ہر عمل لوگوں کے مقابلہ کے لئے ہوتا ہے۔ اگر کسی بھی مرحلہ پر اس کی کمزوریوں کو سامنے لا یا جائے تو لوگ اس پر یقین کرنے پر تیار نہیں ہوتے ہیں۔ ان کے ذہن میں ہیر و کا جو اتحجج بیٹھ جاتا ہے، اسے تبدیل کرنا مشکل کام ہوتا ہے۔ اس کے اردو گرد تقدس کا ایسا ہالہ ہوتا ہے کہ جو اس کی اصل شخصیت کو چھپا لیتا ہے۔ ہیرو کی اس تشكیل کو ہم اس عمل سے تعبیر کرتے ہیں کہ جو یقین سے ہوتا ہے۔

ہیرو کی تشكیل کا دوسرا عمل حکمران طبقوں کی جانب سے ہوتا ہے جو اپنے مقاصد کے حصول اور تکمیل کے لئے ایسے افراد کو منتخب کرتے ہیں کہ جنہیں ہیر و ہا کر پیش کیا جاسکے۔ موجودہ دور میں اس مقصد کے لئے پروپیگنڈے کے تمام طریقوں کو استعمال کیا جاتا ہے جن میں ریڈ یو، ای وی، اخبارات، رسائل اور سب سے بڑھ کر نصابی کتب شامل ہیں۔ ان کی مدد سے لوگوں اور نوجوان نسل کے ذہنوں میں ہیر و کی برتری اور عظمت کو ذہنوں میں بٹھایا جاتا ہے۔ چونکہ یہ عمل اوپر سے شروع ہوتا ہے اس لئے یقین تک اس کا اثر آہستہ آہستہ آتا ہے۔

اس سلسلہ میں خاص بات یہ ہے کہ یہ ہیروز جب تک حکمران طبقوں کے لئے فائدہ مند

ہوتے ہیں، انہیں زندہ اور منور بنانا کر رکھا جاتا ہے۔ لیکن جیسے ہی حالات بدلتے ہیں اور مفادات کی شکل بدلتی ہے اسی تیزی سے یہ ہیرودز پس منظر میں چلے جاتے ہیں۔

لیکن اس کے برعکس یہ بھی ہوتا ہے کہ ہیرودا اپنی جگہ رہتا ہے، مگر حکمراں طبقے اپنے اپنے مفادات کے تحت اس کی شکل و صورت اور خصیت کو بدلتے رہتے ہیں۔ اس کی مثال پاکستان میں قائد اعظم محمد علی جناح کی ہے کہ جو پاکستان کی تاریخ کے اتار چڑھاؤ کے ساتھ بدلتا ہے۔ جیسے جیسے حکمراں طبقوں کو نہ ہب کو بطور سیاسی ہتھیار استعمال کرنے کی ضرورت پڑتی ہے اسی طرح سے ماڈرن اور سیکولر قائد اعظم نہ ہبی ہوتے جا رہے ہیں۔ ان کی تقاریر کے وہی حصے پیش کئے جا رہے ہیں کہ جو اس نہ ہبی ضرورت کو پورا کریں۔ ان کی تعداد بھی اب شیر والی اور جناح کیپ میں ہے، چونکہ جناح صاحب ایک ایسے ہیرودی مانند ہیں کہ جنہیں پس منظر میں نہیں ڈالا جائیں تو اس صورت میں بہتر طریقہ یہی ہے کہ انہیں بدل دیا جائے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اگر ملک میں سیکولر اسلام آجائے تو جناح صاحب کا نہ ہبی لبادہ اتار کے انہیں بطور سیکولر پیش کیا جانے لگے گا۔ اس کا انحراف حکمراں طبقوں کے مفادات پر ہے۔ یہ عمل صرف جناح صاحب کے ساتھ نہیں ہوا بلکہ تاریخ کی بہت سی نہ ہبی و سیاسی شخصیات کو نئے سانچوں میں اپنے مقاصد کے حصول کے لئے ڈھالا جاتا ہے۔

ہیرود بنانے کا ایک اور عمل یہ بھی ہے کہ اگر زندہ لوگ حالات کے تقاضوں کے تحت اس معیار پر پورے نہ اترتے ہوں تو اس صورت میں تاریخ سے ان ہیرود کو ڈھونڈ کر لاایا جاتا ہے کہ جنہیں زمانہ عرصہ ہوا فراموش کر چکا تھا۔ مثلاً 1920 کی دہائی میں جب ہندوستان میں فرقہ داریت کو ابھار ہوا تو اس وقت مسلمانوں اور ہندوؤں دونوں نے اپنے اپنے مقاصد کے لئے تاریخ سے ان افراد کو تلاش کیا کہ جو ان کے کام آسکیں۔ مسلمان کیونٹی چونکہ اقلیت کے احساس اور پس ماندگی کا شکار تھی، اس لئے اس نے فاتحین کو تلاش کیا تاکہ ان کے سہارے وہ اپنی کم مانگی کو دور کر سکیں، لہذا اس عہد میں محمد بن قاسم، محمود غزنوی، اور شہاب الدین غوری کی شخصیات کو بطور ہیرود پیش کیا گیا کہ جنہوں نے ہندوؤں کو شکستیں دیں تھیں اور مسلمانوں کی حکومت کو قائم کیا تھا۔ یہ وہ افراد تھے کہ جو وقت کے ساتھ تاریخ میں گم ہو گئے تھے۔ مغل دور حکومت میں، ہم ان کے

بارے میں کچھ نہیں سنتے ہیں، کیونکہ اس وقت ان کی ضرورت نہیں تھی، لیکن 1920 کی دہائی میں ان کی فتوحات اور کارناٹے مسلمانوں کے لئے شاخت کا باعث بن گئے تو ان کو تاریخ کے صفحات سے باہر نکال دیا گیا۔ ان کے مقابلہ میں ہندوؤں نے ان افراد کو ہیرہ بنا�ا کہ جنہوں نے مسلمان حکمرانوں سے مقابلہ کیا تھا، ان میں رانا پرتاپ، شیواجی، اور بندہ ہیراگی قابل ذکر ہیں۔

جب علماء نے سیاست میں حصہ لینا شروع کیا تو انہوں نے بھی تاریخ کی مدد سے اپنے ہیروز تلاش کئے۔ ان میں احمد سرہندی مجدد الف ثانی قابل ذکر ہیں کہ جن کے بارے میں مولانا ابوالکلام آزاد نے لکھا کہ انہوں نے اکبر کے الماد کا تنہا مقابلہ کیا اور ہندوستان میں اسلام کا تحفظ کیا۔ شاہ ولی اللہ ہندوستان میں اسلام کی نشأة ثانیہ کے ہیرود بن کراہیرے تو سید احمد شہید وہ مجاہد کہ جنہوں نے مکھوں سے مقابلہ کرتے ہوئے جان دیدی۔ جب پاکستان میں دو قومی نظریہ کی تاریخی طور پر تشكیل ہوئی تو اس میں ان تینوں علماء کو بطور ہیروز شامل کر کے اس کا تاریخی جواز پیش کیا گیا۔

یوں تو ہماری تاریخ میں ہیروز کی کمی نہیں، مگر آزادی کے بعد خصوصیت سے نئے ہیروز کی تشكیل ہوئی۔ سب سے پہلے تو امریکہ کی تقدیم میں فاؤنڈنگ فادرز (Founding Fathers) کے نظریہ کو اختیار کیا گیا۔ امریکہ جب انگلستان سے آزاد ہوا تو اس نے اپنی تاریخ کو نئے سرے سے شروع کیا کہ جب کولونیل ازم کی طبق سے ایک نئی قوم پیدا ہوتی ہے جسے فادرز کی ضرورت ہے۔ عثمانی خلافت بھی جب ختم ہوئی اور ریاست ریپبلیک کی ٹھیک میں مصلحتی کمال نے ایک نئے ملک اور قوم کی بنیاد ڈالی تو اسے بھی ”اتاترک“ کا خطاب دیا گیا۔ پاکستان میں اس خطاب کے متعلق بابائے قوم محمد علی جناح نھیں ہے۔

اس کے ساتھ ہی تحریک آزادی میں حصہ لینے والوں کا نمبر آتا ہے۔ ان میں ایک تو وہ لوگ ہیں کہ جنہیں مسلم لیگ نے ہیرہ بنایا۔ دوسرا وہ لوگ بھی ہیں کہ جنہوں نے خود یہ دعویٰ کیا کہ انہوں نے تحریک میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا تھا۔ ان سب کا مقصد یہ تھا کہ نئی ریاست میں عہدے، مراجعت، تختے اور دوسرے فوائد کو تحریک آزادی میں اپنی شرکت اور قربانیوں کے صلے میں حاصل کیا جائے۔

جب پاکستان میں فوجی حکومتوں کی ابتداء ہوئی تو اس نے سیاستدانوں کو ہیروز کے مرتبہ سے گرانے کی کوشش کی۔ 1965 کی جنگ نے ایسے فوجی ہیروز پیدا کئے کہ جن کے ناموں پر شاہراہیں، تعلیمی ادارے، اور اسپتال قائم ہوئے اور نصاب کی کتابوں میں ان کے کارنا نے درج ہوئے۔ ہیروز کی ایک اور کلینگری میں ڈاکٹر عبد القدر کو بابائے ایتم برم کا خطاب دے کر شامل کیا گیا، مگر اس میں نوبیل انعام یافتہ ڈاکٹر عبد السلام کو یا عزاً نہیں دیا گیا۔

لیکن جہاں ایک طرف ہیروز بنائے جاتے ہیں، ان کی عظمت اور تقدیس کا پرچار ہوتا ہے، وہیں دوسری جانب ایسی قسمی اور عوامل ہوتے ہیں کہ جوان کی بڑائی سے انکار کرتے ہیں، اور ان کے ارد گرد بننے ہوئے ہالہ کو توڑ کر ان کی اصل شخصیت کو سامنے لانے کی کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً پولین کو ایک جانب فرانس کا عظیم فردوں تیم کیا جاتا ہے، مگر دوسری جانب ایسے افراد اور گروہ ہیں کہ جو اسے ایک غاصب اور بدترین آمرکی ٹھکل میں دیکھتے ہیں کہ جس نے فرانس کو تباہ و برپا د کر دیا تھا۔ ہمارے ہاں جہاں ایک جانب محمد بن قاسم کو بطور فاخت اور ہیرود سمجھا جاتا ہے، وہیں سندھ کے قوم پرست اسے حملہ اور قرار دے کر اس کی عظمت سے انکار کرتے ہیں۔ اب جب کہ حالات بدل گئے ہیں، اور پاکستان بننے کے بعد فرقہ پرستی کا ماحول ختم ہو گیا ہے تو اس کے ساتھ ہی محمود غزنوی اور شہاب الدین غوری بھی پس پرده چلے گئے ہیں، بلکہ تاریخ کا جو نیاشور پیدا ہو رہا ہے اس میں انہیں حملہ اور ہی گردانا جانے لگا ہے۔ لہذا معاشروں میں ہیروز ابھرتے بھی ہیں اور گم بھی ہو جاتے ہیں۔ جب ان کی ضرورت نہیں رہتی ہے تو ان کی اہمیت بھی گھٹ جاتی ہے۔ روں کے زوال کے بعد ہم نے دیکھا کہ وہ تمام ہیروز کے جو ایک وقت میں چھائے ہوئے تھے، لوگوں نے ان کے محسوسوں کو گرا کر ان کی یادوں کو مٹا دیا۔ ہیروں مکنی کے یہ واقعات ان آمرلوں اور ڈاکٹریوں کے لئے باعث عبرت ہیں کہ جو یہ سمجھتے ہیں کہ محض فوجی قوت و طاقت اور سیاسی تسلط سے وہ لوگوں کے ذہنوں پر ہمیشہ چھائے رہیں گے۔

ہمارے معاشرے میں بھی جیسے جیسے حالات بدل رہے ہیں، اسی طرح سے ہیروز کے بارے میں لوگوں کے خیالات میں بھی تبدیلی آ رہی ہے۔ دو قوی نظریہ ایک خاص ماحول کی پیداوار تھا، اب جب اس کی ضرورت محسوس نہیں کی جا رہی تو اس کے ہیروز کہ جن میں احمد

سرہندی، شاہ ولی اللہ، اور سید احمد شہید ہیں، یہ سب آہستہ آہستہ اپنے بلند مرتبہ سے نیچے آ رہے ہیں۔

اب ہم اس پر غور کریں گے کہ جن معاشروں میں ہیروز دل و دماغ پر چھا جاتے ہیں، اس کا کیا اثر ہوتا ہے؟ سب سے پہلے تو یہ ہیروز ان کے لئے ”رول ماؤل“ بن جاتے ہیں اور تو جوان نسل کو یہ تلقین کی جاتی ہے کہ ان کے نقش قدم پر چلیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ ”کلونک“ کے ذریعہ ایک ہی جیسے افراد کو پیدا کیا جائے، ان کی تربیت کی جائے اور ایک ہی جیسی سوچ کو مقبول بنایا جائے۔ اس عمل میں معاشرہ کی تخلیقی صلاحیتوں کو ختم کر کے انہیں تلقید پر آمادہ کیا جاتا ہے۔ قائدِ اعظم قائد اول تھے تو از شریف قائد ثانی کہلائے۔ جب کہ یہ حقیقت ہے کہ ہر فرد کی اپنی شخصیت ہوتی ہے، اور حالات و ماحول کے بدلنے کے ساتھ، اس کے رجحانات بھی بدلتے ہیں۔ تلقید کے ذریعہ، یا ہیرو کے ماڈل میں خود کو ڈھال کر کوئی بھی اصل نہیں ہو سکتا ہے۔

دوسری اہم بات یہ ہوتی ہے کہ معاشرہ، اپنے تمام مسائل اور ان کے حل کے لئے ہیروز کی قائدانہ صلاحیتوں کا لحاظ ہو جاتا ہے۔ جب تمام ذمہ داری کسی ایک فرد کے حوالے کر دی جائے، تو بقیہ لوگوں میں جدوجہد، مراجحت، اور تبدیلی کی خواہشات ختم ہو جاتی ہیں۔ اب تبدیلی کی امید اوپر سے کی جاتی ہے، نیچے سے کسی تبدیلی کے لئے کوئی عمل نہیں ہوتا ہے۔ اب اگر کوئی ہیرو نہیں ہے تو یہ امید کی جاتی ہے کہ کوئی ایسی شخصیت آئے گی، اور انہیں اس بحران سے نجات دلائے گی۔ بعض اوقات اس امید میں کئی نسلیں انتظار کرتے ہوئے خود کو ختم کر لیتی ہیں۔

تیسرا بات یہ ہوتی ہے کہ ایک ہیرو کے مرنے کے بعد یہ سمجھا جاتا ہے کہ اس کی خوبیاں اور صلاحیتیں اس کے خاندان میں منتقل ہو گئی ہیں، لہذا اس کا خاندان، اس کے نام پر معاشرے سے وہی وفاداری اور تابعداری کی توقع کرتا ہے۔ ہندوستان میں اس کی مثال نہرو۔ گاندھی خاندان ہے کہ جس کے افراد اس نام کی وجہ سے ہندوستانی معاشرے میں اثر و رسوخ رکھتے ہیں، اور کافر میں پارٹی اپنے ایجنسیز کی وجہ سے نہیں بلکہ ان کے ناموں کی وجہ سے انتخابات جیتنا چاہتی ہے۔

بعض اوقات ہیروز کے یہ خاندان معاشرہ میں اپنا انتسلط اور اقتدار اس قدر مضبوط و مستحکم کر لیتے ہیں کہ ان کے آگے گے دوسرے افراد کو آگے بڑھنے اور ترقی کرنے کے موقع نہیں ملتے ہیں۔

چوتھی بات یہ کہ ہیر و پرستی ہمیشہ جمہوری مخالف ذہنیت کو پیدا کرتی ہے۔ کیونکہ ہیر و کی شخصیت یہ مطالبہ کرتی ہے کہ اس کی ذات پر نہ تو تقدیم کی جائے، نہ اس پر اعتراض کیا جائے، بلکہ اس کے ہر حکم اور ہر بات کو بلا چون وچرا تسلیم کر لیا جائے۔

ہیر و زیادتی خصیتوں کا اثر و سوخ اور ان کی طاقت اس وقت گھٹتی ہے، جب ان کے مقابلہ میں ادارے قائم ہوتے ہیں۔ لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ ان معاشروں میں کہ جہاں جمہوری روایات اور اداروں کا قیام ہوا، وہاں خصیتوں کا کردار بھی کم ہوتا پلا گیا، جیسے جیسے ادارے مضبوط ہوئے، اسی کے ساتھ ہیر و کی اہمیت بھی کم ہوتی چلی گئی۔ اگر خصیتوں اور اداروں کے درمیان تقابلی جائزہ لیا جائے تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ خصیتیں آتی جاتی رہتی ہیں، اگر ان پر کمل انحصار کیا جائے تو یہ ایک خلا چھوڑ جاتی ہیں اور معاشرے کو بحران میں بنتا کر دیتی ہیں لیکن جب ادارے مضبوط ہوں تو ان کی بنادث، ساخت اور کار کر دگی میں پروفیشنل لوگ شامل ہوتے ہیں، جن کی ذاتی حیثیت اتنی اہم نہیں ہوتی ہے، جتنی کہ ادارے کی۔ مزید یہ کہ ادارہ میں ضرورت کے تحت برادر تبدیلی آتی رہتی ہے، تخلیقی صلاحیت کے نوجوان اس کوئی زندگی دیتے رہتے ہیں، اس لئے ادارہ کو نیا خون ملتا رہتا ہے۔ حالات اسی وقت بگزتے ہیں کہ جب کوئی ایک شخصیت ادارے کو محض اپنے مقاصد اور مفادات کے لئے استعمال کرے، اس صورت میں ادارہ بھی زوال پذیر ہو جاتا ہے۔

اس لئے یہ سوال کہ کیا معاشرہ کو ہیر و کی ضرورت ہوتی ہے؟ اس کا جواب فتحی میں ہے۔ معاشرہ کا ہر فرد باصلاحیت ہوتا ہے، اگر تعلیم، صحت اور موافقوں کے مطابق اس کی توانائی کو استعمال کیا جائے تو وہ معاشرے کی ترقی میں حصہ لیتا ہے۔ موجودہ عہد میں معاشرہ اس قدر پیچیدہ ہو گیا ہے کہ اس کے مسائل کا حل اب پروفیشنل لوگوں کے پاس ہے۔ ایک فرد چاہے وہ کسی قدر باصلاحیت ہو، اب تمام حالات پر نہ تو قابو پا سکتا ہے اور نہ حالات کو سمجھ سکتا ہے اسی وجہ سے اب افراد سے زیادہ اداروں کی ضرورت ہے۔ شخصی حکومت سے زیادہ جمہوری حکومت، نظریہ کے تسلط سے زیادہ آزادی رائے اور فکر کی ضرورت ہے جو معاشرے کو آگے کی جانب لے جائے۔

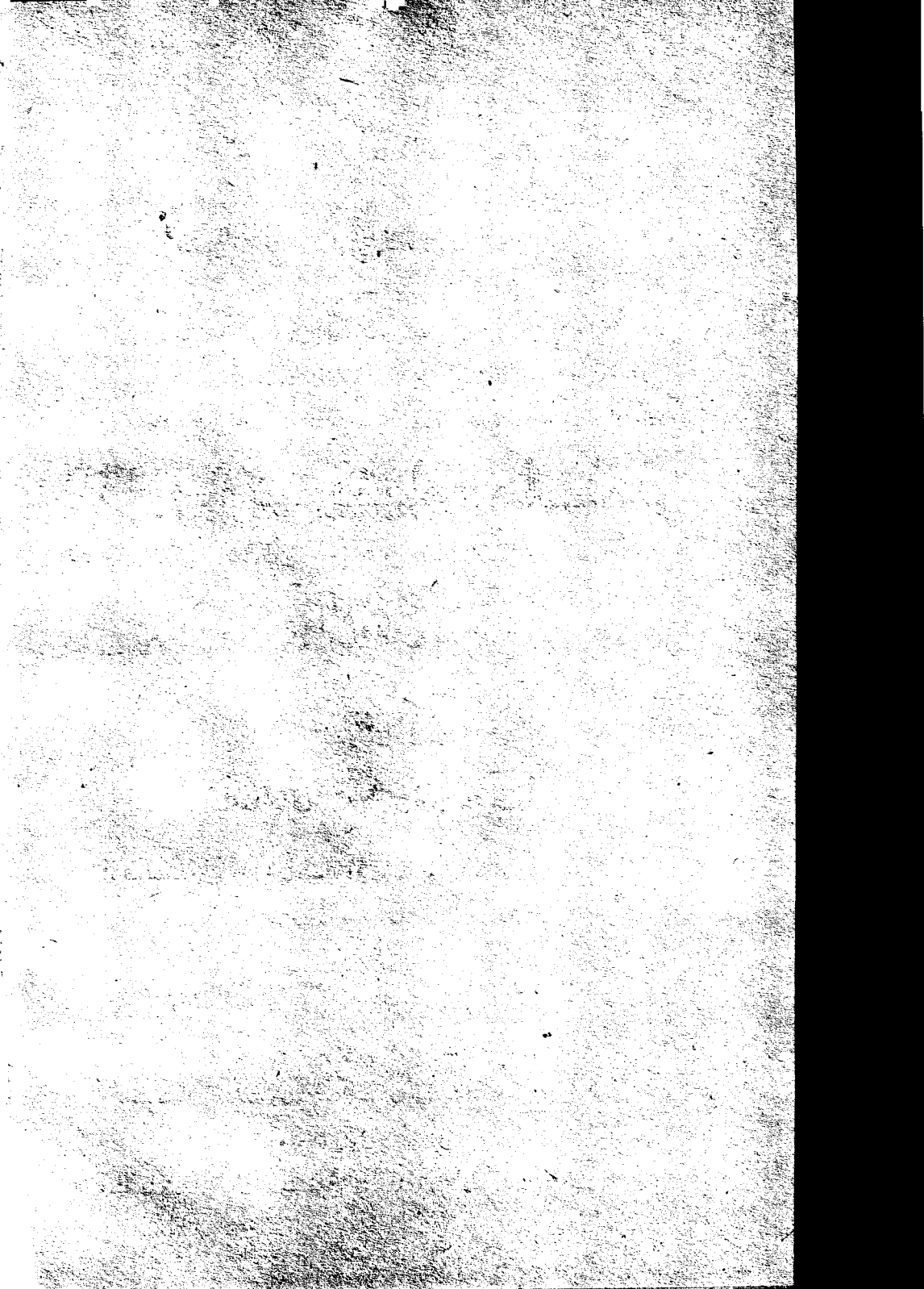


# تاریخ کے بنیادی مأخذ

بدائع و قائم

مصنف: آندرام مخلص

ترجمہ و حواشی: سعید الحسن خان روہیلہ



## تعارف

وسط اخبار ہوئیں صدی کے مشہور م Sourخ اور ادیب آندرام ملکص کی ایک تصنیف "سفرنامہ بن گڑھ" آپ نے سہ ماہی تاریخ کے گذشتہ دو شماروں (شمارہ نمبر 19 اور 20) میں مطالعہ فرمائی تھی۔ اس شمارے میں آپ کی خدمت میں ملکص کی ایک خیم کتاب "بدائع وقائع" کی پہلی قطع پیش کی جا رہی ہے۔

بدائع وقائع دراصل تاریخ ہندوستان کے چشم دید حالات پر مبنی ہے۔ یہ بیک وقت خود نوشتہ سوانح بھی ہے اور تاریخ بھی ہے۔ آندرام ملکص چونکہ شاہی دربار سے وابستہ رہا تھا لہذا اسے کئی نادر واقعات کا خود مشاہدہ کرنے کا موقع ملا تھا۔ یہ کتاب بڑی اہمیت کی حالت ہے کیونکہ اس میں ملکص نے تاریخ کو ایک نئے ذہنگ سے پیش کیا ہے جو کہ ہندوستانی مورخین میں سے نہ تو پہلے کسی نے ایسا کیا اور نہ اس کے بعد کسی ہندوستانی مورخ نے ایسا کیا۔ ملکص نے بدائع میں ہندوستان کے سیاسی حالات ہی بیان نہیں کئے ہیں بلکہ اس دور کے سماج اور ثقافت کو بھی بیان کیا ہے۔ اس کے نزدیک مورخ کا مشاہدہ، تاریخ نویسی میں بہت اہمیت کا حامل ہے اسی لئے وہ سابقہ ادارہ پر قلم اٹھانے کی جگہ اپنے ہی دور پر قلم اٹھاتا ہے۔

ہمیں امید ہے کہ "تاریخ" کے قارئین کو یہ کتاب پسند آئے گی۔ اور اس ضمن میں وہ اپنی آراء سے ضرور نوازیں گے۔

کتاب کے آغاز سے قبل ضروری ہے کہ اس کتاب کے مضماین کا ایک مختصر ساختا کر پیش کر دیا جائے اور اس کے علاوہ مصنف کے حالات، قلمی نسخے کی حالات اور کتاب کی اہمیت پر روشنی ڈال کر پڑھنے والوں کے سامنے کتاب کا مختصر ساختار ف پیش کر دیا جائے۔

## حالات زندگی

آندرام کا پورا نام رائے آندرام تخلص مخلص تھا۔ اس کے والد راجہ ہر دے رام اور دادا رائے گپت رائے تھے۔ مخلص کے چچا کا نام دیارام تھا۔ آثار سے ثابت ہے کہ مخلص کا خاندان نوکر شاہی (بیور و کریمی) سے وابستہ رہا تھا۔ مخلص کا سن پیدائش ۱۱۱۱ھ/ ۱۶۹۹ء ہے۔ ذات کھشتیری ہے۔ لاہور کے گرد ایک علاقے سودھرہ کا رہنے والا تھا اور بعد ازاں شاہجہان آباد یعنی دہلی میں آباد ہو گیا۔ مخلص کو بچپن میں کھلیوں میں بہت دلچسپی تھی۔ خاص طور پر کنجھے سے لگاؤ تھا مگر بعد ازاں والد کی تادیب پر مطالعے کی جانب دھیان دیا۔ اور پھر زیادہ توجہ شاعری پر دی۔ اس زمانے میں گھر گھر میں شاعری کا چرچا تھا۔ مخلص نے شروع میں مرزا عبد القادر بیدل سے اصلاح لی اور بعد ازاں جب سراج الدین علی خان آرز و دہلی آئے تو اس سے بھی اصلاح لی۔ آرزو سے ان کے تعلقات بہت قریبی ہو گئے۔ قزلباش خان آمید، شیخ علی حزین اور شرف الدین پیام وغیرہ سے بھی دوستانہ تعلقات تھے۔ آندرام مخلص نے زندگی کا زیادہ حصہ سرکاری ملازمت میں گزارا۔ اس زمانے میں دستور تھا کہ تمام امراء کا اپنا ایک وکیل باڈشاہ دہلی کے دربار میں ہر وقت موجود رہتا تھا جو اپنے امیر کی نمائندگی کرتا تھا۔ مخلص نے اپنا زیادہ وقت نواب اعتماد الدولہ قمر الدین خان اور نواب خان بہادر نور الدین خان کی وکالت میں گزارا اور یوں دربار دہلی سے وابستہ ہو گئے۔ علاوہ ازیں وہ سیف الدولہ عبد الصمد خان ناظم صوبہ لاہور و ملتان کا بھی وکیل رہا۔ اس کے بعد وہ سیف الدولہ روز کریما خان گورنر لاہور کا بھی وکیل ہوا۔ مخلص اکثر تاریخی موقع پر قمر الدین خان کے ساتھ شریک رہا۔ مخلص کے والد راجہ ہر دے رام بھی قمر الدین خان کے والد محمد امین خان کے وکیل مقرر تھے۔ مخلص نے دہلی میں ۱۱۶۴ھ/ ۱۷۵۱ء میں وفات پائی۔ اس نے دوڑ کے رائے کر پارا۔ اور رائے فتح نگہ چھوڑے جو بھی شاہی ملازمت میں رہے۔

### مخلص کی تصانیف

مخلص کی تصانیف درج ذیل ہیں:

- ۱۔ گلستان اسرار: جونا در شاہ کے ان خطوط پر مشتمل ہے جو اس نے صوبیدار کابل کو تحریر کئے تھے۔
- ۲۔ صوبیدار کابل یہ خطوط مخلص کو بھیجا جو اسے وزیر اعظم کے ذریعے باڈشاہ کے پاس پہنچا دیتا۔

- 2 مراد الاصطلاحات: اس میں مخلص نے فارسی محاورات اور اصطلاحات کی تشریح کی ہے۔ یہ 1158ھ/1745ء کی تصنیف ہے۔ اس کا ایک نسخہ پنجاب یونیورسٹی لاہوری میں ہے۔
- 3 ”رقات“ ان خطوط پر مشتمل ہے جو مخلص نے دیگر اشخاص کو تحریر کئے اس کا ایک نسخہ باکی پورا لاہوری میں ہے۔
- 4 ”چمنستان“ عجائب غرباب کی کتاب ہے جسے مخلص نے 1159ھ/1746ء میں تحریر کیا ہے۔
- 5 ”ہنگامہ عشق“ ایک افسانہ ہے جو مخلص نے 1152ھ/1739ء میں کوئی سین کرنا لگی اور رانی چند رپر بجا کے عشق پر تحریر کیا ہے۔ یہ دہلی میں تحریر کیا گیا۔
- 6 ”کارنامہ عشق“ شہزادہ گوہر اور ملکہ مملوکات کے عشق کی داستان ہے جو مخلص نے 1144ھ/1731ء میں تحریر کی۔
- 7 سفرنامہ مخلص: یہ سفرنامہ علی محمد کے خلاف جنگ کا حال ہے۔
- 8 دیوان فارسی: یہ ایک ضخم دیوان ہے جس کا ایک نسخہ انڈیا آفس لاہوری میں ہے۔ ایشیائیک سوسائٹی کلکتہ میں بھی اس کا ایک نسخہ ہے۔ مخلص کا یہ دیوان ہنوز شائع نہ ہوا ہے۔
- 9 ”رباعیات“: یہ بھی مخلص کی فارسی رباعیات کا مجموعہ ہے اور اس کے اپنے ہاتھ کا تحریر کردہ ہے اور پنجاب یونیورسٹی میں اس کا ایک نسخہ موجود ہے۔
- 10 ”روزنامہ احوال“: اس کے نام سے مخلص نے اپنے ایک خط میں اس کتاب کا مذکورہ کیا ہے۔ اس سے زیادہ اس کتاب کا حال پکھنہیں ملتا۔
- 11 ”بیاض“: اس میں منتخب اشعار تحریر کئے گئے ہیں۔
- 12 پری خانہ: اس کا ایک قلمی نسخہ ایشیائیک سوسائٹی آف بیگال لاہوری میں ہے۔ یہ مخلص کے ”مرقع تصویر“ کا دیباچہ ہے۔
- 13 ”مرقع تصویر“ 1144ھ/1731ء میں مرتب ہوا۔
- 14 بدائع و قائقہ: یہ تاریخی کتاب ہے جو 287 اوراق پر مشتمل ہے۔ کچھ نے اس کا نام ”مذکورہ آئندرا مخلص“ بیان کیا جو غلط ہے۔ مصنف نے از خود اس کا نام بدائع و قائقہ بیان کیا ہے۔ اس میں مخلص نے تاریخی حالات کے علاوہ سماجی، تہذیبی اور ادبی پہلوؤں پر بھی روشنی ڈالی ہے۔ یہ کتاب زیادہ تر محمد شاہ کے عہد کے حالات پر مشتمل ہے۔

## بدائع وقائع کی تقسیم اور اس کے مضمین

بدائع وقائع چار حصوں میں منقسم ہے:

- 1 نصل اول: تاریخ ہندوستان
- 2 نصل دوم: احوال سفرگزہ ملکیتیں
- 3 نصل سوم: سفرنامہ بن گڑھ
- 4 نصل چہارم: تاریخ ہندوستان معد حالات صوبہ پنجاب

بدائع کی تیسرا فصل سفرنامہ بن گڑھ کی اپنی جدا گانہ حیثیت بھی ہے جیسا کہ ہم نے سفرنامہ بن گڑھ کے ایڈیشن کے شروع میں اس پر بحث کی ہے اور اسی طرح سے سفرگزہ ملکیتیں کی بھی جدا گانہ حیثیت ہے۔ البتہ فصل چہارم کی ہر گز جدا گانہ حیثیت نہیں ہے بلکہ وہ فصل اول کا ہی ایک حصہ ہے۔ فصل کئی مضمین پر مشتمل ہے۔ اور بعض اوقات ہر مضمون میں کئی ذیلی سر خیاں بھی بن جاتی ہیں۔ فصل اول کے مضمین درج ذیل ہیں:

- 1 مصنف کے دماغ میں تاریخ نویسی کا خیال آتا
- 2 لالہ فتح سنگھ کی شادی کا حال
- 3 بھگونت کی گوشٹی کے لئے وزیر امماں لک کی فوج کی روائی
- 4 وزیر امماں لک کی بادشاہ سے ملاقات
- 5 ایک عشقیہ داستان کا بیان
- 6 دربار دہلی کے حالات

- 6- بادشاہ محمد شاہ غازی کے بارے میں کچھ باتیں  
 7- مرہٹوں کے ساتھ وزیر الہماں کی جنگ  
 8- بادشاہ کی وزیر الہماں کے خیے میں تشریف آوری  
 9- بندرا بن کے دارالاعتنی کی سیر  
 10- مصاحب سنگھ کی پیدائش کے حالات  
 11- ہولی کے تہوار کے حالات  
 12- مغلیخان کی سیر و تفریق کے حالات  
 13- مغلیخان کے ساتھ جنگ کے تفصیلی حالات:  
 14- (اس مضمون میں درج ذیل ہمیں سرخیاں ہیں)  
 i- ہوذل کی جانب مرہٹوں سے جنگ  
 ii- دہلی پر مرہٹوں کی یورش  
 iii- مرہٹوں کی تباہی  
 iv- وزیر الہماں کی اہمیت  
 v- وزیر کے لشکر کے حالات  
 15- مرزا محمد قلی کی ضیافت کے حالات  
 16- ایک ادبی مجلس کے حالات  
 17- ایک ناج کی مجلس کا حال  
 18- 1151 ہجری میں ہندوستان کے سیاسی حالات:  
 (اس مضمون کی ذیلی سرخیاں یوں ہیں)  
 i- شاہ ایران کا ہندوستان پر حملہ  
 ii- لاہور میں جنگ  
 iii- والی ایران کا خط  
 iv- پنجاب کے حالات  
 v- کرتال کے پاس جنگ کے حالات  
 vi- محمد شاہ بادشاہ کا شاہ ایران کے ساتھ جانا

- vii- میر شرف الدین کے حالات  
viii- پنجاب کی جانب محمد شاہ بادشاہ کی روائی  
ix- دربار کے حالات  
x- نادر شاہ کے اخراجات کی تفصیل  
xi- نادر شاہ کی شادی کے اخراجات کی تفصیل  
xii- دریائے سندھ تک کے علاقے کا سلطنت ایران میں شامل کیا جانا  
xiii- نقل شاہی فرمان  
xiv- زمیندار خدایار خان کی سرزش  
xv- حالات خدایار خان عبادی  
xvi- بادشاہ کی فوج کی تندھار کی جانب حرکت  
xvii- محمد صالح بیگ کی نظمت کے حالات  
xviii- نواب ذکریار خان کی نظمت پنجاب  
xix- خزانہ شاہی کی لاہور روائی  
xx- نقول درباری خطوط  
xxi- نادر شاہ کا محمد شاہ کو میواہ ارسال کرنا  
xxii- تاریخ پنجاب  
19- حالات سیر چھڑی

اس کے آگے دوسری فصل ہے جس میں گڑھ مکنیسروں کا تیرتح ہے کے حالات ہیں۔ تیسری فصل میں روہیلوں کے خلاف جنگ کے حالات ہے اور اس میں ہندوستان کے معاشرتی حالات پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے۔ فصل سفرنامہ بن گڑھ کے نام سے شائع ہو چکی ہے۔

چوتھی فصل پھر سے ہندوستان کی تاریخ پر مشتمل ہے جس میں زیادہ تر پنجاب کے حالات ہیں۔ اس کے نمایاں مضمومین درج ذیل ہیں:

1- حیات اللہ خان کالا ہور پر تصرف

- 2. محمد نعیم خان کا بادشاہ کے پاس آنا
- 3. تادر شاہ کے قتل کے حالات اور احمد شاہ ابدالی کا عروج
- 4. حیات اللہ خان کی احمد شاہ ابدالی کے خلاف جنگ
- 5. کابل و پشاور سے ناصر خان کا فرار اور ہندوستان آمد
- 6. بادشاہی فوج کی پنجاب کی جانب روائی
- 7. احمد شاہ ابدالی سے شاہی فوج کا تصادم
- 8. زاہد خان کے حالات
- 9. مغلیں کا دیوان حافظ شیرازی سے فال نکالنا
- 10. احمد شاہ ابدالی کی تادیب کے لئے شہزادے کا تقرر
- 11. لاہور پر احمد شاہ ابدالی کا قبضہ
- 12. احمد شاہ ابدالی کی پیش قدمی
- 13. علی محمد روہیلہ کا سر ہند سے فرار
- 14. ماچھی واڑہ کی جانب حملہ
- 15. حللات جنگ
- 16. وزیر امماں لک کا شہادت پانا
- 17. راجہ ایسر گنہ کا میدان سے فرار
- 18. افغانوں کی نکست کے حالات
- 19. تاریخی قطعات
- 20. شاہی لٹکر کی واپسی
- 21. فرات عبر
- 22. محمد شاہ بادشاہ کی وفات
- 23. احمد شاہ کی تخت نشینی

مضامین کا جائزہ لینے سے اندازہ ہو جاتا ہے کہ بدائیں و قائم ہندوستان کے محض چشم دید سیاسی حالات پر ہی مشتمل نہیں ہے بلکہ اس میں اس دور کے چشم دید سماجی و ثقافتی حالات بھی بیان کئے گئے ہیں کہ جس سے اس دور کو سمجھنے میں بہت مدد ملتی ہے۔

## بدائع وقائع کے نسخے اور نسخہ پنجاب یونیورسٹی کا حال

بدائع وقائع کا کامل نسخہ پنجاب یونیورسٹی لاہور میں ہے جو اورنٹل کالج پنجاب یونیورسٹی کے فاضل استاد محمد شفیع نے لاہور کے کمیسری پینڈتوں کے ایک علمی گھرانے سے خرید کر پنجاب یونیورسٹی لاہوری میں داخل کیا تھا۔ اس کے علاوہ اور کہیں اس کتاب کا کامل نسخہ نہیں ہے۔ ایمیٹ اور اسٹوری نے بدائع وقائع کا جزوی استعمال کیا وہ نواب ضیاء الدین خان رئیس اوہارو کی ملکیت تھا۔ اس کے بارے میں میں کچھ نہیں کہہ سکتا کہ آیا وہ مکمل تھا یا نہیں کیونکہ نہ تو میں نے وہ خود دیکھا ہے اور نہ ہی اس کا کہیں حال مجھے مزید مل سکا ہے۔

ابت بدائع کے بعض اجزاء باذلین، رام پور اور علی گڑھ میں موجود ہیں۔ علی گڑھ کا نسخہ بدائع کی صرف تین فصول پر مبنی ہے۔

-1 واقعیست نادر

-2 نسخہ سوانح احوال

-3 احوال سیزده روزہ سفر گڑھ مکتیب

پنجاب یونیورسٹی کا نسخہ بھی غالباً آندرام مخلص کے اصل نسخے کی نقل ہے۔ اس نسخے کی چاروں فضول کا رسم الخط ایک ہی شخص کا ہے البتہ چونکہ مختلف اوقات میں تحریر کی گئیں ہیں لہذا آخر یہ کا فرق بھی ظاہر ہوتا ہے۔ اس نسخے کے درج 192 ب پر اور کی عبارت کی جگہ درج ہے ”نقل از نسخہ لالہ آندرام مخلص“۔ جبکہ اسی نسخے کے درج 227 ب پر درج ہے کہ ”دین اجزائی چند..... بخاطر قریب آندرام مخلص با تمام رسید۔“ یوں معلوم ہوتا ہے کہ کتاب نے نسخے کو بعضی نقل کیا ہے۔ علی گڑھ کے نسخے میں بعض فاحش غلطیاں ہیں جس سے گمان یہ ہے کہ وہ بھی مخلص کی اپنی تحریر نہیں ہے کیونکہ

مخلص جیسا ذی علم مصنف اسی غلطیاں نہیں کر سکتا۔

بہر حال پنجاب یونیورسٹی کا نئخا آندرام کے نئخے کی برآہ راست نقل ہے۔ اس میں اوراق ہیں۔ شروع اور آخر میں کئی اوراق سادہ بھی چھوڑے گئے ہیں۔ تقطیع ۱۱۱۷ x ۱۷ نجی ہے۔ ہر صفحے میں ۱۵ سطور ہیں۔ کتاب کی پہلی فصل رب جمادی ۱۱۴۵ھ میں شروع ہوتی ہے اور اختتام ۱۱۶۱ھ کا ہے۔ کتاب ۱۱۴۵ھ سے ۱۱۶۱ھ کے درمیان و تناول قات تحریر کی گئی ہے۔ ایک جگہ ساعت تحریر ۱۴۔ ربیع الثانی ۱۱۵۲ھ اور دوسرا جگہ پر ۱۱۵۹ھ دی گئی ہے۔ یوں واقعات و قوع پذیر ہونے کے دوران یا فور بعد تحریر کئے گئے ہیں۔

پنجاب یونیورسٹی کے نئخے میں اکثر جگہ الملا کی اور گرامسر کی غلطیاں ہیں۔ مخلص نے بعض جگہ پر گھیث فارسی استعمال کی ہے یعنی بازاری فارسی کا استعمال کیا ہے۔

البتہ مخلص اپنی تحریر میں ہندی زبان کے الفاظ بھی کثرت سے استعمال کرتا ہے اور چونکہ ان کو فارسی رسم الخط میں تحریر کیا ہے تو ہم اسے اردو الفاظ بھی کہہ سکتے ہیں۔ مگر منظر کشی کرنے میں مخلص نے اپنی ادبیانہ صلاحیت کا لوبامنوالیا ہے۔ چونکہ وہ اپنے دور کا مشہور ادیب تھا لہذا وہ عکس بدائع و قائم میں بھی نظر آتا ہے۔ اور اس سے فارسی زبان پر اس کے عبور کا اندازہ ہوتا ہے۔

### بدائع و قائم کی اہمیت

بدائع و قائم کئی حوالوں سے اہمیت کی حامل ہے۔ ایک تو اس میں بہت سے اشارے ایسے ملتے ہیں کہ جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اگر چہ دفتری زبان اس دور کی فارسی ہی تھی لیکن بادشاہ، امراء، دفتری ملازمین اور عوام سب آپس میں ہندی یا اردو زبان میں ہی بات کرتے تھے۔ مخلص نے اس دور کے بہت سے جملے نقل کئے ہیں۔ ایک اور قابل ذکر بات اس دور کے رسوم درواجات کا تذکرہ ہے جو اس وقت رائج تھے۔ مخلص ان کی کیفیت تفصیل سے بیان کرتا ہے۔ پھر مخلص نے اپنی ذات کے حوالے سے جو واقعات نقل کئے ہیں اس میں خدا کے لئے خالص ہندی الفاظ کا استعمال نہیں کیا بلکہ فارسی اور عربی الفاظ ہی استعمال کئے ہیں جس سے اس دور کے ہندوؤں کی آزاد خیالی کی عکاسی ہوتی ہے۔ مخلص نے بدائع میں آیات شریف اور احادیث کا بھی حوالہ دیا ہے جس سے اس

دور کے عہدیداران (خواہ ہندو ہی کیوں نہ ہو) کی علیت اور ہندوؤں و مسلمانوں کے درمیان ہم آہنگی کا احساس ہوتا ہے۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ چونکہ مخلص سرکاری عہدیدار تھا لہذا اس کی رسائی سرکاری دستاویزات تک آسانی سے تھی جیسا کہ اس کے اس کتاب میں سرکاری فرائیں نقش کرنے سے بھی اندازہ ہوتا ہے اور اس کی مزید تصدیق اس کی دو کتب رفاقتات بنے ظفیر اور گلستان اسرار (یہ کتاب اب معدوم ہے) سے ہوتی ہے۔ پھر مخلص کی اس کتاب سے تاریخ ہند کے بعض تنازع پہلو حل کرنے میں مدد ملتی ہے۔ مثلاً ہندی افغان مورخین یہ تحریر کرتے ہیں کہ علی محمد روہیلہ کی ولی میں نظر بندی کے بعد روہیلوں نے ولی جا کر بادشاہ پر دباؤ ڈال کر علی محمد کو سر ہند کا گورنر مقرر کرایا تھا۔ جبکہ ہندی مقامی مورخین یہ کہتے ہیں کہ بادشاہ نے وزیر مرال الدین کے کہنے پر علی محمد کو صاحب استعداد ہونے کی وجہ سے سر ہند کا گورنر مقرر کیا تھا۔ مخلص ہمیں بتاتا ہے کہ وزیر الممالک نے اس کی حالت پر حجم کھاتے ہوئے سر ہند کا متصدی گر مقرر کیا تھا۔ اسی طرح سے کسی بھی مورخ نے علی محمد روہیلہ کی احمد شاہ ابدالی کے ساتھ سازش کا ذکر نہیں کیا۔ یہ بات صرف رسمی علی بجخوری نے تحریر کی ہے۔ اب تک مورخین اس کی اس بات کو اہمیت نہیں دیتے تھے مگر اب مخلص بھی رسمی کے اس بیان کی تصدیق کرتا نظر آتا ہے۔

چونکہ مخلص سرکاری عہدیدار تھا اور اکثر واقعات اس کے چشم دید ہیں لہذا اس نے جو تواریخ مختلف واقعات کی درج کی ہیں وہ زیادہ درست معلوم ہوتی ہیں۔ لیکن یہ بات بھی مدنظر رکھنی چاہئے کہ مخلص ہندوستان سے باہر کے واقعات کی جوتا رنگیں بیان کرتا ہے ان کی صحت کی جائیجی لازمی ہے۔

اب تک مورخین نے امراء اور بادشاہوں کے رعب و درد بے کوتاری خیں میں بڑی اہمیت دی ہے۔ اور ایک ایسا تاثر ہے کہ شاید بادشاہ تو بادشاہ، امراء بھی بہت سخت گیر اور ظالم تھے۔ اور عام آدمی کو بالکل آزادی نہ تھی خصوصاً تجوہ دار ملازم میں تو بہت کچھ ہوئے تھے۔ مخلص کی کتاب کے مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ ایسا کچھ نہیں تھا۔ کتاب کے شروع میں ہی مخلص ایک واقع درج کرتا ہے کہ جب ایک امیر نے اپنے ملازم میں کو بوقت مصیبت گالی دے کر پکارا تو اس کے ملازم میں نے اس کی بالکل مدد نہیں کی بلکہ دور سے ہی ترک ملازمت کا اعلان کر کے چلے گئے۔

مخلص نے جا بجا اپنے اور دیگر شرعاً کے اشعار درج کئے ہیں جس سے کتاب کی تاریخی

اہمیت کے ساتھ ساتھ اس کی ادبی اہمیت بھی واضح ہو جاتی ہے۔ اور مخلص کی علیمت کا بھی اندازہ ہوتا ہے۔

غرض کے کئی اور اہم باتیں آپ کو اس کتاب کے مطالعہ کے دوران میں گی کہ جن کی میں نے حواشی میں نشاندہی کی ہے۔

### مخلص اور مذہب

سفر نامے کے مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ اخہار ہوئی صدی کا ہندو کوئی مسلم ہندوستان یا ہندو ہندوستان نہیں تھا بلکہ صرف ”ہندوستان“ تھا۔ اس دور میں ہندو مسلم کی وہ آویزش نہیں تھی جو آج کے دور میں نظر آتی ہے۔ مخلص اس ضمن میں بڑی فراخ دلی کا مظاہرہ کرتا ہے۔ اس کے ملاز میں میں ہندو بھی ہیں اور مسلمان بھی ہیں۔ اسی طرح اس کے دوست ہیں۔ وہ اس بات کی بھی نشاندہی کرتا ہے کہ مسلم نوائیں اور عہدہ داروں کے ہاں بھی ہندو مسلمان کی تفریق نہ ہے۔ شہروں کے ذکر میں ایسا کوئی اشارہ نہیں ملتا کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے الگ الگ محلے یا علاقوں ہوں۔ آج کے ترقی یافتہ دور کے انتہا پندوں کو یہ بات مدنظر رکھنی چاہئے کہ مخلص آج سے 250 سال قبل کے دور میں جس کو ہم غیر ترقی یافتہ دور کہتے ہیں، سنبھل کی مسجد کے بارے میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے بیانات کا تذکرہ کر کے اپنے جذبات کا یوں اظہار کرتا ہے کہ ”پہلے بھی عبادت گاہ تھی اور اب بھی عبادت گاہ ہے۔“ اس سے اس دور میں مذہبی ہم آہنگی کا اشارہ ملتا ہے۔ مخلص کی بدائع و قائم سے اس دور کی روشن خیالی پر مزید روشنی پڑے گی۔ غرض کہ اخہار ہوئی صدی کے وسط کا ہندوستان آج کے ہندوستان سے کہیں زیادہ آزاد خیال ہے اور اس دور کا ہندوستان آج کے مکر خون کی مذہبی تحریکات کا ہرگز محتاج نہیں ہے۔ اس حوالے سے ہندوستان اور پاکستان کے روشن خیال مکر خون اور مصنفوں کو حقیقی انداز میں کام کرنے کی ضرورت ہے۔

وَحْمَ بِالْخَيْرِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

رب سیر

## فصل اول

اے خدا! کسی تماشیں کی طرح سے یہ عالم بھار تیری تعریف کرتا ہے کتو نے عقول عشرہ (1) کے جواہر کو اس خوبصورت قطعہ ارض میں شکونی کی ماں دن بکھر دیا ہے ورنہ میرا ہاتھ اور یہ بے برگ و بے نو قلم اس لائق کہاں ہے (کہ ان کا بیان کر سکے)۔ لہذا اس عندلیب (2) نے عاجزی کے ساتھ بجہہ کرنے پر کہ جو اس کے لئے مناسب و موزوں ہے اکتفا کر لیا ہے اور اس طرح سے اپنی مراد کے اس چمنستان میں نفر سرا ہے۔ ایک دن موسم بھار میں (یہ) فقیر آندرا م خلص گوشہ تھاں کے جودہ درسر سے بیزار بے دامغوں کے لئے ایک عجیب طرح کی جنت ہوتی ہے (3) بیخا ہوا تھا، اور ان دو مصرعوں کے تقاضے کے میں مطابق جو کہ مرزا صائب (4) نے بھار کے بارے میں کہتے ہیں کہ:

بلل سحر گل ندید زیر بال را (5)

اپنا سر گر بیان کی جانب جھکائے اس دنیا کے بارے سوچ رہا تھا کہ دل میں گزر اک سابق اسماء کہ جنہوں نے علم تاریخ (6) کی بنیاد ذاتی ہے انہوں نے اپنے حالات تحریر نہ کرتے ہوئے دیگر لوگوں کے حالات زندگی تحریر کئے ہیں۔ اگر (یہ) فقیر اپنے حالات کو زیر قلم لائے تو یہ چیز لطف سے خالی نہ ہوگی۔ بلکہ ارباب حل و عقد جو کہ نہ میں مست ہیں ان کے خوش حال دلوں کے لئے تفریخ کا باعث ہوگی۔ اور اسی وجہ سے اس بخشہ رقم کے قلم کو ان چند بکھرے ہوئے اور اس پر تحریر کرنے کے استعمال میں لے آیا ہوں۔ اور جب یہ پورا ہوتا دکھائی دیا تو اس کو ”بدائع و قاتع“ (7) کے نام سے موسم کیا۔ مصنف عرض کرتا ہے:

گر دلت را ای جوان در دمند  
 خار خار مشرب زمانه است  
 زین پریشان نخن مکدر سرسری  
 سرگزشت مخلص دیوانه است  
 خوشوائی عندیب قلم از رنگین بیانی برگ گل در منقار  
 در چشتان نگارش بعضی سوانح بر سبیل یادگار (8)

ماه رب 1145 ہجری (9) کی پہلی دہائی میں ان دونوں جگہ حضرت علی اللہ محمد شاہ بادشاہ غازی، (10) اللہ تعالیٰ اس کی حکومت ہمیشہ قائم رکھے اور اس کو دارالخلافہ (11) شاہجهان آباد (12) میں سلطان بنائے رکھے (13) اور اللہ تعالیٰ اس کو تمام آفات سے محفوظ رکھے تشریف فرماتھے تو اواب صاحب وزیر الہماں لک اعتماد الدولہ چین بہادر نصرت جنگ نے (14) جوان کے شامل حال تھا آسان کے تمام کناروں کو مکہتے ہوئے پھولوں سے بھرے باغ کے رنگ سے اور امیدوں کے دامن کو اپنی دولت کے فیض سے ماہ نیسان (15) کی بارش کی طرح سے متبویں سے مالا مال کر رہے تھے سیر و شکار کی غرض سے مسحوداً باد (16) کی جانب (اینی) قیمتی توجہ فرمائی کہ جو (جاگیر میں) بندگان عالی جانب کو عطا کی گئی ہے اور چبل اب (17) کے ساتھ ہے۔

راقم حروف کجس نے کبھی بھی حضور ہمگی سرور (18) کی جانب سے نامیدی اپنے حق میں نہیں دیکھی تھی بھی ان فیض انتساب (19) کے ہم رکاب تھا۔ ہوا اس قدر سر تھی کہ ابھی تک کر جب اس دل پسند و اتع کو تحریر کر رہا ہوں تو میرا دل لالہ شیم (20) کی طرح لرز جاتا ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ ہرن کی آنکھ کی مانند اس چینی کی دوات میں موجود مریک جم جائے۔

فصل سرما شد کہ دیگر دستہا افتاد ز کار  
 پچھو ایام خزان برگ ریزان چنار  
 از کرتا دست میکرد جدا افگنہ پوست  
 هر کرا بینی میانش میناید بہلہ دار

بکہ اکون شیوه موئینہ پوشی (21) عام شد  
 حسن صاحب ریش لش (?) از ساده دارو اعتبار  
 جای کرم از بکہ مطلوبت در فصل حنین (22)  
 برخیزد دود از آتش چو زلف از روی یار (23)

کوکنار خانے (24) کے امیرزادوں کا سردار محمد خان دیوانہ (25) (بھی اس سفر میں ساتھ تھا) کہ جس کے مزاج کی غنائمی خوبصورتی کی دنیا میں ایک چمن (26) ہے اور جو بیس سال سے میری تہائی کا ساتھی ہے۔ (27) وہ ایک آزاد (منش) آدمی ہے اور محبت کرنے والوں کے سردار کی مانند ہے۔ اور (وہ) دنیا سے اور جو کچھ اس (دنیا) میں ہے اس سے لالہ (28) کی مانند (قطع تعلق کر کے محض) افیون پر قناعت کرتا ہے۔ جب کبھی بھی اسے افیون نصیب ہو جاتی ہے تو وہ اپنے وقت کا بادشاہ بن جاتا ہے اور اس کا رتبہ خرد (29) سے بھی بلند ہو جاتا ہے۔ (خدا کرے کہ) وہ سلامت وہی کیونکہ اگر اس سفر میں وہ میر اساتھی نہ ہوتا تو میں پیاروں اور صحماء میں بھک کر اتنا ضائع ہوتا کہ زندگی دشوار ہو جاتی۔ یہ کیا سہول قلم ہے کہ ”کن فیکون“ (30) کے نگار خانے (31) کے نقشبندان (32) اس سے شعور عادت حاصل کر کے رنگیں خیال طفیل بازوں کی محبت سجائیتے ہیں۔ اور اس چیز کا محض یہ فقیر ہی معتقد نہیں ہے بلکہ ہر کوئی کہ جونشر کے سرخوشیوں کے جرے گے (33) میں سے اس کا قصد کرے گا وہ اس بات سے آگاہ ہے کہ حاصل زندگی اس بات سے عبارت ہے کہ زبان نہیں کھولنی چاہئے۔ میرزا صاحب علیہ الرحمۃ جو اس فن میں اس باغ کے قافلے کے آگے چلے دا لے، گفتگو میں رنگیں مزاج کے حال اور مجھدوں کے گروہ کے سردار ہیں فرماتے ہیں:-

سر بہم آورده دیدم برگھائے غنچہ را (34)

اچاک دوستوں کی (یہ) بات یاد آگئی۔ ان پریشان باتوں پر اور آگے کہاں تک جاؤں۔  
 اصل مدعا پر آتا ہوں۔

جس روز مسعود آباد سے آگے کوچ کیا گیا تو میں اور میرے دوست محمد جان نے عمدائی صحیح

راستہ چھوڑ کر صحراء کا راستہ پکڑ لیا اور سبزہ زار کا نظارہ کرتے ہوئے ایک ایسے قطعہ ارضی پر پہنچ گئے کہ جہاں پر ہم نے سرسوں (35) دیکھی۔ سرسوں کی تعریف:

شیام کنفش را کہ تانظر میر سید  
یک قلم صفحہ زمین مطلا محسوس میگردید  
گوئی سنتھائے پریدہ عشقان بود یکجا خمن کر دیدہ  
یا زر حاۓ قادر (36) از تہ خاک بیرون جو شیدہ  
از شعاع آفتاب برتبہ افروختگی رنگش بود  
کہ سرتا سر از دور یک درق طلا مینمود  
از براتی ہا ہر قبہ گلجوش  
مشوقی بود بادلہ پوش  
گلبرگہا برگ نگس زار کارخانہ گہر ما تراشی  
شاخہا چون قلم جدول معروف طلا پاش  
خدان کشیر (37) کہ رعنائش است مشہور  
اگر آن جا سر نکرده چہ دور  
ہر شاخ این چشم و چراغ دود مان گلزار  
زنجیر طلای است برای سودائیان بہار  
ہمکی این رعنایان دل نواز  
حریف بستی پوش جوانان ہولی باز (38)  
گلکرده شاخہا مانا بشمع افروختہ در گلن زر  
گلبرگہا مشابہہ ہے پروانحای آتش اتناہد پال و پر  
چن اگر پا آبیاری ابر بہاری فیض از رنگ و بو بردہ  
این قطعہ بہشت برگ گلشن تصویر از طلای محلول آب خورده (39)

ان نشاط انگلیز پھولوں سے ہندوستان کی ساری زمین زرخیز ہے۔ میں نے محمد جان صاحب

سے کہا کہاے دوست! کیا پریشان سا چل رہا ہے۔ یہ سنتی موسم کی ”بنا“ (40) نہیں ہے۔  
اپنی آنکھیں کھول یعنی مصرع

بہار دامنِ دل می کشد کہ جا انجا است (41)

آ جا ”تاکہ کچھ گھڑی کھیت کے کنارے بیٹھیں اور کارخانہ قدرت میں اس باریک کام  
کرنے والوں کی رنگ آمیزی کا نظارہ کریں۔“ اس نے کہا کہ ”خوش رہ کر ہم اپنی کمریں کھول  
لیں اور تکیہ لگا کر بینہ جائیں۔ میرا دل جو ہمیشہ خوش رہتا ہے وہ اب اس مرتبہ افون کی محبت کے  
استعمال سے دماغ درست کرنے لگا ہے۔“ اور میں جوان نشأ اور اشیاء سے بالکل میل نہیں  
رکھتا (42) نے کہا کہ تجوہ (43) لے آؤ تاکہ نہایتم سے نکلنے والا دھواد باہر نکالیں۔ اگر جام میں  
شراب نہیں ہے تو میرے پیالے میں شراب کی جگہ تجوہ کسی لا لہ کے پھول کی طرح ہے۔ غرض کہ  
کسی بھی طرح سے دردمندوں کے حلقوں سے باہر نہیں رہا ہوں۔ اگر ساغرو شراب کے گرد اکٹھے  
ہونے والے دوستوں کے درمیان میں پیالے میں تجوہ ڈال لیتا ہوں تو (اس سے مراد یہ نہیں ہے  
کہ میں پرہیز گار ہوں) میں زاہد نہیں ہوں کہ شئی اشیاء کے عدم ارتکاب کو ظاہر کروں کہ جو تورع  
اور پرہیز کا ثبوت ہوتے ہیں۔ میں اپنی وضع پر ثابت قدم رہنے سے خوش ہوں۔ اسی طرح سے  
اس وقت دل کی کلیاں کھلنے سے چند رباعیاں جو اس وقت رسول کی تعریف میں دل میں آگئیں  
وہ محمد جان صاحب دیوانہ کی ربائی کے ساتھ بر سنبھل یاد گار ہو کر اس قلم سے تحریر کی جاتی ہیں۔  
مصنف عرض کرتا ہے کہ:

کشت سرش ف ک راحت افزا باشد  
در موسم خود باب تماشا باشد  
بی شبہ بود پچشم اہل معنی  
چون قطعہ ملا گر مطلا باشد  
اين زرد کلی چند ک جانند حصہ  
بانغ و گلزار و بوستاند حصہ  
ہر یک ز طرب چیدہ بر کی بروخیش  
گوئی تو ک شاخ زعفرانند حصہ (44)

مصنف عرض کرتا ہے:

ایں قطعہ سرشنی کے از جوش بہار  
اسال دکر شفقت برہبات یار  
از پتو مہر است برگی بُراق  
کز گری باده حسن یموئی یار (45)  
مصنف عرض کرتا ہے کہ:

سرشف کے چو زعفران طرب زاں بارد  
در فصل بہار گل چو بری آرد  
ملخص نتوان ز سیر او غافل بود  
کائن مشهد پروانہ زیارت دارد (46)  
مصنف عرض کرتا ہے کہ:

کشت سرشف کے زعفران زار بود  
محصور بہار و رشک گلزار بود  
ایں قطعہ ز گھبائے بستی ملخص  
نا کار کند نظر طلا کار بود (47)  
مصنف عرض کرتا ہے کہ:

سرشف کے بہار راحت افزا دارد  
از بکہ شفقت است تماشا دارو  
مجموع نبود یچ باقی در شهر  
ایں یا سین زرد کہ صمرا دارد  
سرشف کے ز سیر او دل مدھوش است  
تاخد نگاه میرسد گلچوش است  
از مرتاپا بہ بزم ہولی ماند  
ہر پتہ ز بکہ زعفرانی پش است (48)

مصنف عرض کرتا ہے کہ:

کشت رشف ک ک جلوہ دارو ینظر  
رعای او راست بھاری دیگر  
باشد ہر پتہ از شبی گھاہ  
معشوق طره مقیش برسر (49)

محمد جان دیوانی کی ربائی (یوں ہے کہ):

کشت رشف ک ک باشد از جوش بھار  
گل بغلغۂ صد تما شا در مار  
ہر پتہ او جلوہ نماید از دور  
معشوق بیر کرده لباس از تار (50)

حاصل گفتگو یہ ہے کہ چند لمحات خوشی میں گرم گئے جو کچھ بھی دل میں آیا وہ دنیا کا غم اور دیگر امور تھے اور وہ شیئے کی جو دل کے آس پاس بھی نہ پہنچ سکی وہ اس کا اندر یہ تھا اور چونکہ کل کافی مسافت طے کرنی تھی اور سورج بھی غروب ہونے والا تھا لہذا خوشی کی اس محفل کو ہم نے ختم کیا اور رات کے پہلے پھر سے تقریباً ختم ہونے کے قریب ہم لشکر میں پہنچ گئے۔ لوگوں کو چوپا یوں کی گھاس دانے اور اپنے امور نمائانے کی فکر تھی (اس کے علاوہ) نیند بھی آ رہی تھی کہ اس افسونی دیوانہ نے کہا کہ اے دوستوں مجھے طوائی کی ایک ایسی دوکان بتاؤ جہاں پر چھوارے اور دو دھمل جائے۔ (51) میں نے کہا کہ ”یہ (اشیاء) طلب کرنے کا بڑا مشکل وقت ہے۔ اس صورت میں کمزور (52) کے زہر کی تلخی دور کرنا نہ کو رخاطر ہے اور دو دھمک چھوارہ دستیاب نہ بھی ہو تو مریا (53) حاضر ہے۔“ میں نے دیکھا کہ (دیوانہ صاحب) غفا ہیں اور چپکے چپکے کہتے ہیں کہ ”تادر و نایاب مٹھائیاں اور چھوارے کوئی انسان نہیں ہیں کہ حاصل نہیں کئے جاسکیں۔ اگر تمہیں ان چند چیزیں تاکارہ (54) کا دل بکھنا منظور ہے کہ جنمیں انفاس بچارہ (55) کہتے ہیں تو میں خود بازار چلا جاؤں گا۔“ میں نے اپنے نوکر دیوانہ سے کہا کہ ”پاگل مژاچ بابا سے واسطہ پڑ گیا ہے اگر تم ہماری خواہش کو منظور کرو تو ہر جگہ جو تم کو معلوم ہو اور ہر طریقہ کے جو تمہاری استعداد میں ہو اس طریقے سے شیر و خرما لے آؤ۔ ورنہ ساری

زندگی دوستوں کے طعن و تشنج بھرے تیر کھانے پڑیں گے۔ ”بیچارے چند ملازم کے جوابی ابھی  
میر ہوئے تھے اور پریشان و حواس باختہ تھے اس حالت میں کہ بادلوں سے تھوڑی تھوڑی بوندا  
باندی ہو رہی تھی اور رات ہر نوں کی آنکھ کی مانند بہت سیاہی بھاگ کر بازار گئے اور ہر ہی تکلیف  
ور تلاش بسیار کے بعد (شیر و خرم) لے آئے۔ میرا یہ پاگل بابا کہ جس نے شیر کو فرص (56) سمجھ  
کر اس کے انتظار میں اپنی آنکھیں سفید کر لیں تھیں اور اس طرح سے ہتا تھا کہ جیسے گنا (57) ندم  
ندم پر بلند تر ہوتا جاتا ہے اور خوشی کی زیادتی سے اپنے لباس میں نہیں ساتا تھا۔ قریب تھا کہ لباس  
ی چھاڑ دیتا اور وہاں پر موجود ہر شخص یہ خیال کرتا کہ (اس کی) قیص اس پر چھوٹی پرچمی ہے، اس  
نے دودھ کا پیالہ پکڑ لیا اور صاف کر ڈالا۔ جو باتی بچا اس کا دھیان رکھا کہ خاص وقت پر یعنی رات  
کے آخر ہر ہر میں پورا صاف کر لے گا۔ جب آدمی رات کو ہم عشا یئے جو کہ کھپڑی (58) اور دو  
پیازہ پر مشتمل تھا سے فارغ ہو کر ہاتھ میں ہاتھ ڈال کر چلے اور سونے کے خضر خیسے میں آگئے جو  
ارغوانی شراب کے رنگ سے مشابہ شاہی ستر لاط (59) سے جیایا گیا تھا۔ میرے مرزا جی اپنے  
سامنے شراب سے ہمراپیالہ نہ ندے (60) پر تکیہ لگائے بینچے گئے اور چلم میں انگلی ٹھیکی کی آگ فتح  
ہونے لگی تھی۔ اور یوں لگتا تھا کہ جیسے اوکھا ہے ہوں۔ مصرع:

### نچار بہ بن گی رو د انبوئی (61)

اکی ذور ان میرے فرزند عزیز تر از جان، میرے مہربان رائے کر پارام صاحب، سلمہ  
الرحم (62) اور میرے جگر گوشہ اور میری زندگی کا حاصل لالہ فتح سنگھ صاحب (63)، اس کی عمر  
درانز ہو، جو دنوں میرے آگے زانوئے ادب تھے کئے کتاب کے مطالعہ میں غرق تھا اسٹھا اور میں  
نہیں جانتا کہ شوئی طبیعت کی وجہ سے یا پھر غلطی سے میرے بیٹوں میں سے ایک کا پیر پیالے پر  
لگ گیا اور شراب ندے پر گرگئی۔ دیوان جو ہوشیار ہو گیا تھا اس نے ایک عجیب ہنگامہ کھرا کر دیا۔  
میں نے کہا کہ اے دیوانے ای شراب نہیں ہے کہ ندے کو گیلا کر دے۔ بلکہ یہ دودھ ہے۔ جلدی  
سے ندے کے سرے کو ہاتھ سے مضبوطی سے پکڑ اور پی جا کیونکہ سورج نکلنے میں کافی دری  
ہے۔ (64) دیوان اپنے فرض سے آگاہ ہو گیا (بولا) کہ ”اے خدا! اسلامت رکھ۔ ایسا ہی نظر آتا  
ہے۔“ اور پھر وہ سارے کام سارا (دودھ) کر جو ایک میر سے بھی زائد ہو گا بڑی خوش دلی سے تین  
ٹھوٹ میں پی گیا۔ میں نے کہا کہ تو نے دودھ کو میرے ولایتی ندے کے کنارے سے پکڑ کر

یوں خوشدنی سے پی کر ایک نئی ترکیب بنتائی ہے۔ یہ تدبیر دل کو اچھی لگی ہے۔ ”کہنے کا کر عجیب دوستی ہے۔ تم کو اس پرانے نمدے کی فکر لگی ہوئی ہے اور مجھے اس نایاب دودھ کے بہبہ جانے کی وجہ سے اپنے نصیب سے شکایت ہے۔“

### پانی کی دنیا کی سیر کا تحریری حال کر جس کا رقم حروف کا اتفاق ہوا

نمکورہ ماہ کی چھٹیں تاریخ (65) کو موم بہار کی رنگ آمیزی اور سبزہ زار کی مینا کاری (66) جو بہت صاف سترھی تھی نے اس بات کی خواہش پیدا کر دی کہ سیر کرنی چاہئے۔ اس بناء پر ایک ایسی کشتی پر میں اپنے نیک بخت بیٹوں اور دل سے تعلق رکھنے والے لالہ کے پھولوں کہ جن سے مراد درد مند دوست ہیں کے ساتھ سوار ہو گیا کہ جس پر نقش و نگار کئے گئے تھے اور یہ کشتی کسی بیاض غزل (67) کی مانند تھی۔ یوں (ہمیں) ”چل آب“ (68) کی سیر کرنے کا اتفاق ہوا پانی کی موجودیں (پانی کے اندر کے) بزرے کی وجہ سے پتے (69) اور زمرد کے رنگ کی نظر آ رہی تھیں۔ ان (موجوں) سے پانی کی سطح بڑھتی جا رہی تھی۔ پانی کے قطرے بزرے میں اضافے کی وجہ سے چمکدار ہو رہے تھے اور زمرد سے بننے ہوئے ہتوں کے گریبانوں کی گھنڈی پکڑے جھوٹے میں مصروف تھے۔ (70) پرندوں کے نکس میں ان کے بال اور پر بہت خوبصورت نظر آتے تھے۔ (71) پانی کی سطح بادل کے نکلے کے رنگ کی حامل ہو گئی تھی۔ (72) سرخابیاں (73) اپنے بال و پر کھولے تماشا ہیں کو شراب کی بلنچ جیسی صراحیوں کی یاد دلاتی تھیں۔ شکاری حضرات مرغابی (74) کے شکار میں لگے ہوئے تھے۔ مخفرا یہ کہ سارا دن خوشی و سکون کے ساتھ گذر اور شام کے وقت خیموں کی جانب کہ جو اس بندگی سے ایک کروہ رکی (75) کے فاصلے پر کھڑے ہوں گے لوٹ گے۔ چونکہ نشے کی وجہ سے سرچکارہ تھا لہذا طبیعت آرام کی متناضی تھی اور سونے کے خیمے میں نیند کے بستر پر لبے پڑ گئے۔ اسی دوران حالانکہ ہوا میرے شعر کی طرح سے بالکل صاف سترھی لیکن اچاکنک کالے بادل کا ایک مکڑا جو کر دل جلے لوگوں کی آہ کے دھوئیں کی مانند تھا آگیا اور کاغذی آسان سے پانی بر سنا شروع ہو گیا اور جدول طلائی کھینچ دیا۔ (76) اور سر بیزی و شادابی نے آیاری کے بعد سہری نہر کو سیر اب کر دیا۔ میلی (77) نے سرمد لگانے کے انداز سے اپنی آنکھوں میں زر سرخ کی سلاٹی پھیری۔ معشوق نے سر پیچ (78) کو چکا کر اپنے سر پر باندھ

لیا۔ ایک شمع نانوس طاؤسی (79) قیص میں جل انہی اور گردن پر سنہری لکیر کھینچ دی۔ جیسا کہ ناکے پرست ہندیوں (80) نے یہ بات ایجاد کی تھی کہ زنار (81) کی جگہ سنہری زنجیر گردن پر لگاتے تھے۔ (82) بارش میں پنپنے والا اونی نیلگوں لباس تو فرنگی (83) سارے کا سارا سلا ہوا تھا اور محلی شامیانے پر جھال (84) گئے ہوئے تھے۔ میں نے وہاں سے اپنے یکتا مخلص دوست کے جس سے مراد محمد جان دیوانہ ہے سے کہا کہ اے دوست:

برق چشمک زن ز طرف کوہسار میرسد  
گر نیاشد پادہ افونی کہ باران میرسد (85)

ابھی یہ بیت زبان پر ہی تھا اور اس کی تاویل تو جیسے ہو ہی رہی تھی کہ بارش شروع ہو گئی۔ اور لشکر میں گھوڑوں اور آدمیوں کے شور سے ایک عجیب غلطہ شروع ہو گیا۔ ایک کہنے لگا کہ ہاں! کیل اور میخکوب (86) خیز کی رہی میں سے نکل گئی ہے اور دوسرا بولا کہ ساری چیزیں اور سامان گیلے ہو گئے ہیں۔ مصرع:

پاران خبر بگیرد نازل ڈگ بلا شد (87)

گھوڑے رسایاں توڑ کر بھاگ نکلے اور کوچوان ان کی ٹکر چھوڑ کر اپنی ڈیں دبا کر دوڑے۔ فرش بچانے والے ملازمین نے بہت غفتہ دھائی کر خود جان بوجھ کر سوتے رہے کہ اگر حضرت آقا کو ہماری قدر ہوتی تو دہلی میں ہی (قدر) کر لیتے۔ باور چیزوں نے نمک حلائی کی کہ اس بات پر کہ شہر میں ہمیشہ روزمرہ کے کھانے پکانے پر ہم سے خوب حساب لیا جاتا ہے لہذا لشکر میں خداوند نعمت (88) کا شور بخوب پتلا کر کے پکایا۔ کہاروں نے اس بات پر کہ اگر آقا کے ملازمین صاحب اقار و وزن ہوتے (89) تو پاکی کے کہاروں میں سے دو افراد یکوئک برطرف کے جاتے۔ مشعل برداروں نے اس بات پر کہ اگر میان سر پھر تیل کم نہ کرتا تو اب دن ڈولہے اندھیر کیوں پرتا۔ (90) بندگان خداوند (91) شور کرنے لگے کہ سردی مختدے دھوئیں کی طرح پڑ رہی ہے۔ اگر لحاف ہی مردہ بادل کی طرح پانی سے گیلا ہو گیا ہے تو رضاۓ کیا حال ہو گا۔ بے در دلوگوں کی زبان پر یہ بات آگئی کہ اس کی کیا بات ہے۔ اس جگہ (چلو) وہاں آگ ہے یا غیر لوگ

ہیں۔-(A-91) بغیر حکم کے یہ بھی نہیں ہو سکتا تھا کہ (اندر پلے جائیں کیونکہ وہاں پر) عورتیں اکیلی ہیں۔ میان (92) نے فریاد کی کہ ”ارے کوئی قرمساق (93) ہے،“ پا جیوں (94) نے جواب دیا کہ ”صاحب اپنی توکری رکھو، خدار زاق ہے۔“ (95) میں نے جوسونے کے خیے میں بیٹھا یہ سارا تماشا دیکھ رہا تھا جب یہ باتیں سنیں تو بے اختیار ہنستے ہنستے لوٹ پوٹ ہو گیا۔ اتنے میں شور اٹھا تو میں نے پوچھا کہ کوئی دیکھو کر یہ کیا شور بلند ہو رہا ہے۔ ایک شخص آ کر بولا کہ دیوان خانے (96) کا بڑا خیہ (97) گر پڑا ہے اور یہ فریاد خیے میں بیٹھے لوگوں کی ہے کہ آسان سر پر اٹھالیا۔ تو شک خانے (98) کا سارا سامان کمل طور پر گیلا ہو گیا ہے۔ میں نے کہا کہ اگر گیلا ہو گیا ہے تو کیا ہوا۔ اسی طرح تو پھول کی پتی سرخ ہوتی ہے۔ میں نے دستوں اور ساتھیوں سے کہا کہ کیا خیر ہے۔ بولے کہ دعا کر رہے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس زندگی سے تو مر جانا بہتر ہے۔ میں بیتاب ہو کر ایسے اپنی جگہ سے اٹھا کر مجیسے سپند (99) آٹش سے اٹھ جاتا ہے اور دوڑ لکلا۔ اور اسی وقت ان کے پاس جا پہنچا۔ میں نے دیکھا کہ کچھ بیچارے خیے کے نیچے خراب حالت میں پڑے ہیں اور بلیسوں کی مانند آدوبکاہ کر رہے ہیں۔ میں نے کہا کہ اے دستوں عرصے تک شہر میں بے لگام (گھوڑے کی طرح سے) کھاتے پیتے رہے ہیں.....(100)

کہنے لگے کہ خوش طبیعتی کا یہ کیا موقع ہے۔ ان کو بتاؤ کہ کل صبح کوچ ہے یا شہر آؤ ہے۔ میں نے کہا کہ ابھی اس بات کا محل وقوع نہیں ہے کیونکہ ابھی تو دہلی کا دروازہ بہت دور ہے۔ (101) میں نے نوکروں سے کہا کہ دستوں اگر چہ یہ بہت تکلیف دہ کام ہو گا لیکن اگر خیہ کھڑا کرنے کی کوشش کی جائے تو کھڑا ہو سکتا ہے۔ گویا کہ گرے ہوئے کو خاک ذلت سے اوپر اٹھانا ہے۔ خدا ان کو جائزے خیر دے کر انہوں نے کناروں کو کوچ میں سے پکڑ کر رسیوں اور کیلوں پر اٹھا دیا۔ اور دیوان خانے کے بڑے خیے کو کھڑا کر دیا یہاں تک کہ اس بارش میں دستوں کو ضروری اشیاء بھی فراہم کر دی گئیں۔ اور میرا دل کہ جوان کے حواس باختہ ہو جانے سے دستہ سنبل (102) سے زیادہ پریشان ہو گیا تھا اسے سکون میسر ہو گیا۔ دوسرے روز ستائیں میں تاریخ برداشت پذیرش نہ (103) کو جو کچھ میرے پاس تھا اسی کے ساتھ جناب خداوند دولت و نعمت سے (104) رخصتی حاصل کر لی اور شہر جو اس جگہ سے پچیس کروہ (105) کی مسافت پر تھا کارا دہ کر لیا۔ تو شک خانہ اور سونے کا بستر وغیرہ جو کچھ بھی لوازمات تھے پہلے ہی رو انہ کر دیئے تھے، عین سواری کے وقت پھر سے اتنی شدت سے

بازشی ہوئی کہ سب کچھ گیلا ہو گیا۔ اگر چہ شہر کا دروازہ پا تھا لیکن حکم عرفت ربی شیخ العزائم (106) (ارادہ) موقوف کرنا پڑا۔ ستائیں تاریخ بروز جمعہ (107) مطلع ہوا صاف تھا اور سورج کو جو مسکینوں کا لباس ہے، شکر کے فریاد کرنے والوں (کی فریاد پر) وہاں آن پہنچا۔ میں جو شہر کے دوستوں کی ملاقات کے اشتیاق میں ساری رات سونہ سکا تھا اپنی جگہ سے اٹھا اور ہاتھ دھو کر کوچ کیا۔ حالانکہ راستے میں کھانا کھانے کے لئے دو تین گھنٹی کے لئے رکا ہوں گا اور رات کے ربع اول کے ختم ہونے کے قریب جو میل پہنچ کر دوستوں کا دیدار کر کے بہت خوشی حاصل کی۔

اس خوش نصیب قلم سے نور چشم کامگار کی شادی کی تقریب کے

### حالات لکھنے پر توجہ کرنا

انتس تاریخ (108) کو حالانکہ مطلع ہوا صاف نہیں تھا مگر ماہ شعبان (109) کا ہلاں (110) بادل کے ایک کونے سے معشو قانہ انداز میں نظر آ گیا۔ نور چشم لا لارج فتح سنگھ کی شادی کے کندورے (111) سے فارغ ہو کر جو اس وقت سے چار ماہ قابل تقسیم کیا گیا تھا، اس عمل فعل سے اس کارخانہ قید سے آزاد ہو گیا۔ کندورہ جو عجمی کاف سے ہوتا ہے اس سے مراد وہ نکی ہے کہ خالص سفید شکر سے تیار شدہ اس کا ہر گلزار آدھے سیر وزن پر تیار (ہوتا ہے اور یوں کئی) نکیا ہیں بنائی جاتی ہیں اور معلم کرنے کی غرض سے مشک (112) اور (عرق) گلاب (113) اس کے خیر مایہ (114) میں ڈال دیتے ہیں۔ رقم حروف نے اس سلسلے میں بہت عجیب کام کیا تھا یعنی ہر گلزارے کو طلا و نقرہ کے ورق (115) میں لپیٹ کر اس کی رونق بڑھاتی تھی۔ طلا کی رنگت سورج کی (رنگت نے) سی تھی اور نقرہ تو دو ہفتے کے چاند (116) کی طرح سے تھا۔ بے شک و بالا مبالغہ ہر گلزار چکتا ہوا اور برآق (117) تھا کہ معشو قوں کے ہونٹ سرخ معلوم ہونے کا دھوکہ ہونے لگا۔ مختصر ایک:

با تقاضا هندی نیمان ثرف نگاه  
و اختر شناسان از حرکات فلکی آگاه  
که عبارتست از اصل تقویم  
و اشارتست بار باب تاخیم (118)

ماہ چھاگن کی تیس تاریخ (119) تیس گھری اور اکتیس پل ختم ہونے کے بعد، جو کہ اہل

فارس کے حساب سے 15 رمضان المبارک 1145ھ (120) اور ماہ اسفند یا رکی بارہ تاریخ (121) ہوتی ہے، کا وقت نور جشم کامگار لالہ فتح سنگھ صاحب، اس کی عربی ہو، کی بابر کت شادی کے لئے مبارک گھری طے پایا۔ اور پھر با قاعدہ طور پر جیسا کرواج ہے کہ دوم شعبان معظم (122) کو شہر بھر کے بہنوں کی ضیافت کا اہتمام کیا گیا۔ اسے اہل ہند ”برہمہ سموح“ (123) کہتے ہیں۔ اس ہی دورانِ بست (124) کی آمد آمد کا شور بلند ہوا کہ جو ہندوستان میں نوروز (125) بھی کھلاتی ہے اور گلستان کے پھولوں کے گھلنے کا باعث اور بہار کی شروعات کا اعلان اور گلزار کی رعنائی کی خوشخبری ہوتی ہے۔ اب شہر میں خوش نشینوں (126) نے ایک دوسرے کو تہذیت اور مبارکباد پیش کی۔ شاہجهان آباد کے تیرپوشن جوانوں کو محترم پھولوں سے اور خوبصورت ٹنگوں سے سجائی گئی خلعت دی گئی۔ مذکورہ مہینے کی تین تاریخ (127) کو رشتہ داروں کی جانب سے دو جوڑے خلعت مردا ریز ننان (128) اور ایک جوڑا خلعت مردانہ کہ جس کے حاشیے اور جھال پر تبلیغی تھی اور پورے لباس پر جڑا (129) کا کام ہوا تھا اور (ایک) جیفہ مرصع (130) تھا کہ جس میں زمر دسجایا گیا تھا اور (ایک) گھوڑا معدہ ساز نفرہ کے اور چار لباس زرباف (131) کے کہ جس پر طلائی کام تھا اور پانچ سو ایک روپیہ نقد کہ ان سب چیزوں کا ہندی زبان میں نام ”لگن“ (132) ہے، دیئے گئے جس سے دل کو بہت سرت ہوئی۔ دستور و رواج کے مطابق دورو زدیک کے اکثر بزرگ اور رشتہ دار اس مبارک تقریب میں شرکت کے لئے مخلص کدہ (133) میں تشریف لائے بیٹھتے تھے۔ لگن لام منفوح اور گاف۔ گئی ٹانی زدہ ہندی زبان میں ان منزوں میں بھی استعمال ہوتا ہے کہ ایک تو وقت اور دوسرے محبت ہے۔ چونکہ اسی روز شادی کے وقت کا تینیں بے پرده ہو کر لوگوں کی زبان پر آ گیا تھا اور رسم تزویج (134) بھی طے ہو گئی تھی لہذا اس رسم کہ جس کا نام لگن ہے کا ذکر لطف سے خالی نہیں ہے۔ ”اے بابا بغیر بیرون والے کم طاقت والے اور لاثی کےحتاج، بغیر دانتوں والے تو جو پلا اور طوے کا عاشق ہوا پڑا ہے تو توان چیزوں کے ساتھ کیسے انصاف کر سکتا ہے۔“ کیونکہ تو ایسا شخص ہے کہ جو اول تا آخر ان لذتوں سے فارغ اور آزاد ہو گیا ہے۔“ (135) یہ جو دو فقرے میں نے تحریر کئے ہیں تو ان کی داد تو ان کنوارے جوانوں نے دی کہ جو شادی کی ہوں میں گرفتار تیز طرار مشاط گان (136) کے ساتھ

سرگوشی میں مصروف تھے۔ قصہ مختصر یہ کہ اس روز مقررہ قاعدے اور راجحِ رسم کے مطابق اپنے رشتہ دار لوگوں کی مہمانواری اور دلچسپی کی۔ اور چوتھے دن (137) ان سب کو خلعت ہائے فاخرہ اور پیسے رے کر خوش کیا اور خست کر دیا۔

نورچشم ارجمند کا اپنی شادی کی تقریب پر توجہ دینا اور بٹالہ کی جانب  
اس کی روائی کہ جو پنجاب کی بہترین زمین میں ایک قصبہ ہے  
اور اپنی اچھی آب و ہوا کی وجہ سے مشہور ہے

چونکہ شادی میں دن بہت کم رہ گئے تھے اور نورچشم کامگار کو اس تقریب میں دارالخلافہ شاہیہان آباد سے بتالا (138) روانہ ہوتا تھا۔ چنانچہ شادی کے امور سرانجام دینے کی جانب اور سفر کے لوازمات تیار کرنے کی جانب متوجہ ہوئے۔ الہی کے فضل سے ان سب امور میں کہ جو تیاری کھلاتے ہیں زرد ملبوسات اور جڑا اور زیورات اور طلاقی آلات اور نفرتی آلات جو اس مبارک کام کے لئے ضروری تھے، شامل تھے۔ (اس کے علاوہ) دوسوار، پانچ سو افراد بڑی بندوقیں (139) اٹھانے والے اور دیگر افراد تیار کئے گئے کہ جن کی تفصیل دی جائے تو خود نمائی کی تہہت لگنے کا اندر یہ ہے۔ اس شادی میں تقریباً سات سو جوڑے مردانہ وزنانہ خلائقوں کے کہ جو سب کماب (140) و بادل (141) و محمودی کارچوب (142) سے تیار تھے یاروں اور دوستوں اور ملازموں کو دے کر ان کی مدارت کی گئی۔ مختصر یہ کہ روائی کے وقت نورچشم ارجمند کو جناب فیض مآب حضرت خداوند دولت نواب صاحب و قبلہ جمدة الملک مدارالمہماں وزیرالمہماں لک اعتماد الدولہ چین بھادر نصرت جنگ دام اقبال (143) نے خلعت پنچ پارہ بادل و ایک سریچ مرصح سر بلند اور ایک ہزار ایک روپیہ ضیافت کی غرض سے عطا کیا جو کہ ان کی خانہ زاد نوازی کا تقدیما تھا۔ اور سرکار دولنڈار (144) سے ایک سو سوار اور اسی قدر پیادہ ملازم بھی عطا کئے گئے۔ اور روائی کے وقت برمطابق دستور (نواب صاحب کی) ازبان درافشان پر بڑی بزرگی کے ساتھ یہ کلمات جاری ہوئے کہ خدا حافظ و ناصر ہو اور جلد ہی خیریت کے ساتھ واپس لوٹو۔ خدائے بزرگ (ہمارے ان) خد و ند بندہ نواز کی عمر و دولت و اقبال و نظمت و جلال کو اور بڑھائے کہ (انہوں نے) اپنی حکومت

کے متولان میں اس سب سے زیادہ کم تر پر اتنی فضیلت کی ہے حالانکہ ذرے کو آفتاب سے کیا نسبت اور مورکو سیلان کے خسن (145) سے کیا مابینت۔ شعر:

ہزار سال بماند ہزار معنی را  
کہ در درازی عمرش ہزار مصلحت است (146)

دو شنبہ سو لہ شعبان (147)، جو بتالا کی جانب روائی کی بمارک گھری تھی، کو نور جنم سعادتمند نے ایک پھر دن کا باتی رہتے ہوئے عمدہ لباس پہننے پر توجہ دی اور (شادی کے لشکر کے) سردار کو پھولوں کے سہرے سے نچیرے آفتاب بنادیا۔ سب خیریت سے سوار ہوئے اور شادی کے شادیاں کی آواز اور نقارة طرب بلند ہوا۔ اور زر سرخ وزر سفید سے امیدوں کا دامن زکسی آنکھوں کی طرح چکا چوند ہو گیا۔ اور خنکان (148) الاماں ہو گئے۔ ساتھ بیٹھنے والے اور قریبی لوگ اور شفقت فرما چھی پوشائیں پہننے، مرصع سریچ اور منتش گپڑیاں سر پر باندھے ہندی سے بجے ہوئے گھوڑوں پر سوار آگے پچھے جلوہ افرزوں تھے۔ نیزہ بردار گھر سوار زدیاں سکن کی شاخ نگائے زعفرانی لباس پہننے سلاح برداروں سے ایک جریب (149) کے ناطے پر چل رہے تھے۔ خوش آواز گلوکار بمارک باد دینے سے متعلق ترانے گا کر اپنی آجھی آواز سے داد دے رہے تھے۔ اور نغمہ بر اتوال دلپذیر خیالات کے گانے گار ہے تھے اور بے نظر نش چھوڑ رہے تھے۔ سادہ رو ہبیدیار اور خدمت گزار رنگا رنگ لباس پہننے پا چھوں میں پھول لئے ہوئے خاص گھوڑے کے ارد گرد موجود تھے جس سے بہت خوبصورت نظارہ پیدا ہو گیا تھا۔ بہار آہستہ آہستہ پھلو میں چل رہی تھی اور چمن رکاب میں چل رہا تھا (150) ایسے نظم و نس کے ساتھ کہ بڑی تیزی سے راستے ہو رہا تھا۔ یہاں تک کہ شام کے قریب وہ خیے نظر آ گئے کہ جو کڑہ محلدار خان (151) میں سرائے بادلی (152) کے قریب رات کو شہر نے کی غرض سے لگائے گئے تھے۔ نور جنم قرۃ العین کا انگار خیمے میں جا کر اقامت گزیں ہو گیا اور دوسرا لے لوگوں نے مناسب جگہوں پر شہر نے کا انتظام کر لیا۔ سترہ تاریخ بروز سہ شنبہ (153) اور اٹھارہ تاریخ بزرور چہار شنبہ (154) کو نمکورہ کڑے میں ماحول بہت اچھا ہو رہا تھا۔ مجھے ان کا معاینہ کرنے کا اتفاق ہوا۔ کیا انکھوں اس وقت بہت سرت ہوئی۔ میربان دوستوں نے اور جان سے بھی پیارے ساتھیوں نے کڑے تک جانے کی تقریب

میں بہت تکلیف برداشت کی تھی۔ راتوں کو مغل گرم کر کے دل آؤ دیں لیفیوں سے اور بیٹھے شور انگیز ڈکلوں سے ایک دوسرے کو خوش کرتے تھے۔ خاص طور پر چہار شنبہ کی رات کو دوستوں نے مجون (155) کے ذریعے دماغ کوتا زہ کیا اور نکلنیں با تین چھیز کر مغلل کو قمری (156) اور بلبل کے مقابله کا ترم کدہ بنادیا۔ بھی کے تھیوں کہ جودوستوں کے لطف کے قاضے کے مطابق بے اختیار پھوٹ رہے تھے کی وجہ سے قائلے کے لوگ کثرے کے درود دیوار و چھت کو تھیوں کی دیوار خیال کرتے تھے۔ خاص طور پر برادر گرامی مہربان عزیز تراز جان سعادتمند کا مگار جوان بخت کہ جس کا نام لا الہ سکھ رام صاحب سلمہ الرحمن ہے اور مہربان دوست لا اللہ سیوک رام صاحب اور شیق احوال ملسان لا الہ چین سکھ صاحب اور قدرشناس لا الہ چپت رائے صاحب اپنی خوش طبی کی وجہ سے رئیسی میں حد سے گزر گئے۔ کہ خیبر گل کارے کی طرح سے گاہ فتحنگی معلوم ہونے لگا۔ بعض دوست نواپنے زہد کی وجہ سے (خیسے سے) باہر شرابیوں کا ساحلہ بنائے دوسروں کی باوجہ ہنگامہ آ رائیوں پر خاموش دیوار بننے بیٹھے ہوئے تھے۔ اگر کوئی بات بولتے ہیں تو دوستوں سے بھگرا ہوتا ہے اور اگر خاموش بیٹھتے ہیں تو اس قید خانے سے ایک عجیب شور بلند ہوتا ہے۔ پیارے (دوست) مجون سے اپنے دماغوں کو تازہ کر کے اب یہ چاہئے گے کہ صبح کی سفیدی ظاہر ہونے تک سو جائیں۔ (تجہب) لا الہ چین سکھ صاحب نے باو جوداپنے پر ہیز گاری کے دعوے کے جو بہت بلند تھا، یہ ارادہ کر لیا تھا کہ شام ہوتے ہی آ رام فرمائیں گے، اس بات کے پیش نظر خدمت گاروں میں سے ایک سے فرمایا کہ زمین پر سونے کا بستر بچا دو اور ان کی فرمائش پوری ہونے کے بعد جلد ہی ان کو آ گاہ کر دیا گیا۔ (نواب صاحب کی) سرکار کے خدمت گار پیر محمد (157) کو جو مجھ سے الگ نہ ہوتا تھا نے ایک پنگ جوڑی کے جالے کی طرح کے باریک تار سے بنایا ہوا تھا اور اس کی لمبائی آدمی کے آدھے قد کے برابر ہو گی، لا کر خیسے کے برج کے نیچے بچا دیا۔ اور کھٹلوں (158) کی زیادتی سے (بچتے کی غرض سے) ایک مضبوط اسلی ہوئی سفید چادر اس پر بچا دی گئی اور اس کے پاپوں پر ابریشمی کپڑا باندھ کر اس کی شان بڑھا دی گئی۔ ابھی ہمارے لا الہ صاحب اسی خیال کی ادھیز بن میں تھے کہ کس طرح سے نید کو ممکن بنایا جائے کہ دوست اس وجہ سے کہم سب تو زمین پر سوئیں گے اور وہ پنگ پر یہ منصوبہ بنانے لگے کہ کوئی قتنہ کھڑا کرنا چاہئے۔ آخر کار ان تمظیریوں میں سے ایک کہ جو خیسے سے باہر جماع میں بیٹھا ہوا تھا آہستہ آہستہ اندر آیا اور پنگ پر بیٹھ گیا اور رائحتہ وقت اپنے

دونوں ہاتھوں کو زمین پر اس طرح سے ہم آہنگ کر کے بچا کر اٹھا کر (پنگ) کی پرانی لکڑیاں چڑھ کر عجیب آوازوں کے ساتھ ٹوٹ گئیں۔ لالہ صاحب نے اہل فساد کے رکن سے فرمایا کہ اے پیر محمد یہ کیا قیامت برپا ہو گئی۔ پیر محمد نے فریاد کی کہ خداوند سے (یہ بات) چھپی ہوئی نہیں ہے کہ یہ زمین آفت تھی کہ جو اچانک آ گئی۔ (انہوں نے کہا کہ) ”اے پیر محمد جو کچھ ہونا تھا ہو گیا یہ بہت بیہودگی ہے اب دوسرا کوئی پنگ پکڑ دتا کہ اس پر میں سو جاؤں۔“ پیر محمد نے عرض کیا کہ ”یہ جو بات آپ نے کہی ہے تو (پہلے تو) اس (پنگ) کی قیمت کی فکر کرنی چاہئے تاکہ صحیح کڑے کے بڑھایاریوں (159) کو (قیمت) دے کر خلاصی حاصل کریں۔“ یار ان خدا ان کو سلامت رکھے، کہ جو اس روز دعا میں مانگ رہے ہے تھے وہ یہ حال سن کہ قیمت ہے لگے اور عجیب ہنگامہ کھڑا ہو گیا۔ غرض کو وہ رات ایک عجیب طرح کی صحبت میں گز ری۔ اور دل پر رنگیں خوشیاں نقش ہو گئیں۔ انیں تاریخ بروز پنجشنبہ (160) سعادتمند کامگار رائے کر پارام اور جوان بخت از عمر دوست برخوردار رائے فتح سنگھنے خیریت کے ساتھ اپنے بڑے مقصد کا ارادہ کیا کہ جس سے مراد بٹالا روائی ہوتی ہے۔ اور اسی طرح سے ہمت کے ساتھ (سفر کے) مراحل اور منزیلیں طرتے ہوئے یہ سفر خیریت و کامیابی کے ساتھ ختم ہو گیا۔ کیا بتاؤں کہ اس وقت اپنے نور پہشمان کی جدائی کی وجہ سے میری کیا حالت تھی۔ میرے آنسو نکھنوں سے بے اختیار نکلے جاتے تھے کہ جیسے موسم بہار کے بادل برس رہے ہوں۔ اور میرا دل کی ایسے بلبل کی طرح سے کہ جو پیغمبر میں اپنے پرو بال پھر پھڑا رہا ہو، ترپ رہا تھا۔ میں نے نور پہشمان کو اپنی آنکھ میں لے لیا اور میں نے آسمان کی جاہ... نہ کر کے کہا کہ ”اے خدا! میں اپنی امانت تیرے پر درکر رہا ہوں، تو اپنے ہاتھوں میں حفاظت سے ان کو نذر مقصود تک پہنچا دے۔ اور پھر میرے دل کی خواہش یہ ہے کہ جلد ہی (ہم) ایک دوسرے کی ملاقات سے مسرور ہوں۔“ میرے جگر گوشوں نے منازل طے کرنے پر توجہ دی اور دوسرے شہر کی جانب واپس لوٹ آئے۔

## حوالہ جات

- 1 عقول عشرہ سے مراد وہ دس فریشتوں ہیں کہ جنہوں نے بوجب مذہب حکماء خدا کے حکم سے کل عالم کو پیدا کیا اور سارا انتظام کیا۔ یہاں مراد یہ ہے ساری دنیا کے خواص اسے قطعہ ارض یعنی دہلی میں اکٹھے ہو گئے ہیں (لغات کشوری ص 324)۔
- 2 اس سے مراد خود آندر امام مغلیخانی ہے۔ چونکہ وہ دہلی اور اس کے گرد تو اس کو ”خوبصورت قطعہ ارض“ کہا رہا ہے لہذا خود اس میں رہنے والا بلبل یا عندلیب کہا رہا ہے۔ یعنی پریشان حال لوگوں کے لئے تہائی جنت کا گوشہ ہوتی ہے۔
- 3 مرزا صائب احمد رہویں صدی کے بہت مشہور شاعر گزرے ہیں اور مغلیخان کے دوست ہیں۔
- 4 بلبل نے اپنے پر کے نیچے پھول کی صحیح (نو جوانی) نہیں دیکھی ہے۔
- 5 علم تاریخ سے مراد جدید عبدالکار فلسفتاریخ Philosophy of History نہیں ہے بلکہ اس سے مراد تاریخ فلسفی یا تاریخ نویسی ہے۔
- 6 ”بدائع“ جمع ہے ”بدیع“ کی، جس سے مراد ہے انوکھا۔ نادر یا نافی بات (لغات کشوری ص 63) یعنی اس سے مراد موجود، بنانے والا اور نو ایجاد چیز بھی ہے (علمی اردو لغت ص 153) اور وقائع جمع ہے ”وقع“ کی۔ لغات کشوری میں وقائع کی تعریف یوں دی گئی ہے ”حوادث، مصیبیتیں، بڑا یا بڑا کی خبریں۔ جنگ کے حالات۔ (ص 560) اسی جگہ اس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ وقائع و قدس کی جمع ہے اور وقعد سے مراد وقتنہ اور قتل کے ہیں۔ جو لوگ اس کو جمع و اتفاق کی کہتے ہیں وہ غلطی پر ہیں۔
- 7 پس یوں بدائع وقائع سے مراد ہوئی کہ ”جنگوں کے حالات کی انوکھی خبریں“، اس عنوان کے تحت گویا آندر امام مغلیخان خود کو دیگر مورخین سے ممتاز کرنا چاہتا ہے۔ یعنی یہ کہ اس نے دیگر مورخین کی طرح محض دربار نویسی ہی نہیں کی بلکہ سماجی حالات بھی بیان کئے ہیں۔
- 8 اے درد مند جوان اگر تیرے دل کا

ایک ایک کائنات قید خانے کا شرابی ہے

تو تو اس پر بیشان کتاب پر سرسری (نظر ڈال کر) مت گزر  
(کیونکہ) مخلص دیوانے کی سوانح حیات ہے۔

قلم کا خوش لحن بل بل پھول کی پتی کی رنگین بیانی سے پرندے کی چوچیں میں باغ میں (بیٹھا)  
بعض (لوگوں کی زندگی) کے حالات کسی یادگار راستے پر تحریر کئے جا رہا ہے۔  
(نوت: اس شعر کے چوتھے صدر سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس کتاب میں مخلص نے اپنی خود  
نوشت سوانح حیات کا عکس بھی قائم رکھا ہے)۔

9- ماہ ربج 1145ھ کی پہلی دہائی بہ طابق 18- دسمبر 1732ء بروز شنبہ (جمرات) تا  
دسمبر 1732ء بروز ہفتہ۔

10- محمد شاہ بادشاہ بارہواں مغل حکمران تھا۔ وہ 15- ذی قعده 1131ھ بہ طابق 30 ستمبر  
1719ء بروز جمعہ تخت نشین ہوا اور 2- ربیع الثانی 1161ھ بہ طابق کم اپریل 1748ء  
بروز پیرنوت ہوا۔ اس کی تاریخ پیدائش 24- ربیع الاول 1113ھ بہ طابق 29- اگست  
1701ء بروز پیر ہوئی تھی۔

11- مغلوں میں مغلیہ سلطنت کے دارالحکومت کو ہمیشہ دارالخلافہ یعنی خلافت کا گھر یا خلیفہ کا شہر  
کہا جاتا رہا ہے۔ حالانکہ اس نام پر کوئی عہدہ ہندوستان میں کبھی نہیں رہا۔ لیکن چونکہ  
مسلمانوں میں بادشاہ بجائے خلیفہ ہوتا تھا لہذا محاذِ لفظ بھی کبھی کبھار استعمال کریا  
کرتا ہے۔ اسی نسبت سے یہاں پر دارالخلافہ کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔

12- شاہجہان آباد سے مراد دتی یا دہلی ہے۔ دہلی راجپوتوں کے دور سے ہندوستان کا  
دارالحکومت رہا تھا۔ بابر نے اس کی جگہ آگرہ کو دارالحکومت بنایا۔ مگر سوری پٹھانوں نے پھر  
دہلی کو دارالحکومت بنایا۔ اکبر نے پھر آگرے کو دارالحکومت بنایا۔ شاہجہان نے اپنے دور  
میں پھر سے دہلی پر توجہ دی اور لال قلعہ اور جامع مسجد تعمیر کرائے اور شہر کو پھر سے بنایا۔ اپنی  
مناسبت سے ہی اس نے اس کا نام شاہجہان آباد (شاہجہان نکا بسایا ہوا شہر) رکھا۔

13- یہ الفاظ معنی خیز ہیں۔ لفظ سلطان مغلوں سے قبل کے حکمران استعمال کرتے رہے۔ مغلوں  
نے ہمیشہ بادشاہ لفظ استعمال کیا ہے۔ پھر ”شاہجہان آباد میں سلطان بنائے رکھے“ سے

مرا دراصل یہ ہے کہ اب مغل بادشاہ پورے ہندوستان کا بادشاہ نہیں ہے۔ بلکہ اس کی اصل طاقت محمد وہ ہوتی جا رہی ہے۔

14- اس سے مراد قمر الدین ہے جو اس وقت وزیر تھا۔ اس کا اصل نام میر محمد فاضل تھا۔ اور یہ اعتدال الدلیل محمد امین خان کا لڑکا تھا۔ اس کا باپ بخشی گری دوم کے عہدے پر فوت ہوا تھا۔ میر محمد فاضل کو عالم گیر بادشاہ کے آخری عہدہ میں مناسب عہدہ اور قمر الدین کا خطاب ملا۔ فرخ سیر کے دور میں عہدہ منصب اور احادیثوں کی بخشی گری کا عہدہ ملا۔ فرخ سیر کی حکومت کے چوتھے سال میں عبدالصمد خان ولیر جنگ کے ساتھ سکھوں کی ہم پر روانہ ہوا۔ محمد شاہ بادشاہ کی حکومت کے پہلے سال میں بارہہ کے رئیسوں کے خلاف ہم پر گیا اور بہادری دکھا کر شہرت حاصل کی۔ بعد ازاں چھ ہزاری ذات، چھ ہزار سوار اور بخشی گری دوم کا منصب ملا۔ اپنے باپ کی وفات کے بعد 1137ھ برابطاق 1724ء میں وزیر مقرر ہوا۔ اور وزیر املاک کہلا یا۔ عرصے تک عیش و آرام سے زندگی گزرا۔ 1147ھ برابطاق 1735ء میں بالا جی راؤ مرہٹہ کے خلاف مالوہ کی جانب گیا۔ اس جنگ میں خان دوران بھی اس کے ساتھ تھا۔ دونوں کی افواج الگ الگ تھیں۔ چار لڑائیاں ہوئیں اور سب میں قمر الدین غالب رہا۔ آخر میں صلح ہو گئی۔

دوسری مرتبہ بادشاہ کے ساتھ علی محمد خان روہیلہ کی سرکوبی پر گیا۔ لیکن صدر جنگ سے عداوت کی وجہ سے علی محمد کا سفارش بن گیا اور اسے بادشاہ کے حضور میں لایا۔ بعد ازاں علی محمد کو سر ہند کی متصدی گری دلادی۔ آخر میں وہ احمد شاہ شہزادے (جو بعد میں بادشاہ بن گیا تھا) کے ہمراہ احمد شاہ ابدالی کے پہلے حملے کے مقابلے کے لئے سر ہند لے گیا۔ علی محمد خان فائدہ اٹھا کر سر ہند سے کھمک لیا اور پھر سے روہیلکھنڈ پر قابض ہو گیا۔ احمد شاہ ابدالی سے مقابلے میں توپ کا گولہ لگتے سے فوت ہو گیا۔ یہ واقعہ 1161ھ برابطاق 1748ء کا ہے۔

اس کے باپ محمد امین خان نے اپنے دور میں بہت سے لوگوں کی املاک ہتھیار لی تھیں اور قیمت بھی ادا نہ کی تھی۔ قمر الدین خان نے باپ کے مرنے کے بعد ان کی قیمتیں ادا کیں اور جو قیمت لینے پر راضی نہ ہوئے ان کو املاک واپس کر دیں۔ قمر الدین بہت خوشحال تھا۔ سن

اخلاق، انکسار اور فیض رسانی میں بہت مشہور تھا۔ کسی کی تکالیف کار و ادارہ تھا۔ اس کے مزاج و فطرت میں ادب شامل تھا۔ وہ آصف جاہ کے آگے تعظیماً کھڑا ہو جاتا تھا حالانکہ اس کے وقت وہ وزیر کے عہدے پر تھا۔

قرنالدین عیاش بھی بہت تھا۔ اور دہلی کی طوائفوں سے اس نے تعلقات تھے۔ اس کے دو لڑکے تھے ایک میر منوک جس نے باپ کے مرنے کے بعد ہوشیاری سے احمد شاہ ابدالی کو شکست دی۔ وہ عرصے تک لاہور و ملتان کا گورنر مقرر رہا۔ میر منوک کا لڑکا محمد امین خان تھا۔ دوسرا لڑکا انتظام الدولہ خان تھا جو صدر جنگ کی جگہ وزیر اعظم مقرر ہوا۔ خان خان کے کئی لڑکے تھے جن میں سے ایک کا نام فخر الدولہ تھا۔ (ماڑ الامراء جلد اول ص 353-6)۔

15- قدیم روی و شایی کلینڈر کا ساتواں مہینہ۔ اس میں یہ کہتے ہیں۔ جدید کلینڈر میں یہ ماہ مارچ کے مساوی ہے۔

16- مسعود آباد دہلی کے پاس ایک علاقے کا نام تھا۔

17- ”چہل اب“ سے مراد وہ جھیل ہے جہاں کی سیر کا مغلص نے آگے تذکرہ کیا ہے۔

18- ”ہمیں سرو“ ہمیشہ خوش رہنے والا یعنی نواب وزیر املاک۔

19- یعنی وزیر املاک۔

20- لالہ ایک قسم کا سرخ رنگ کا پھول ہے جو لفظ لال سے منسوب ہے۔ اس کی کئی اقسام ہوتی ہیں مثلاً کوہی، صحرائی، نعمانی، شقائق، دلوخت، دلووز، خطائی، خودرو، سفید، زرد، عباسی، پیکانی، مقراضی، دختری، نیم وغیرہ۔ (لغات کشوری ص 409)۔ نیم، نرم اور ٹھنڈی ہوا کو کہتے ہیں۔ لالہ نیم سے مراد وہ پھول ہے جو زم اور ٹھنڈی ہوا میں کھلا ہوا ہو اور ہوا کی وجہ سے کانپ رہا ہو۔

21- موئینہ سے مراد پوتین ہے یعنی وہ لباس جو حیوانات پشم دار کے پوست سے بناتے ہیں (لغات کشوری ص 514) موئینہ پوشی سے مراد پوتین پہننا ہے۔

22- ختن، یح پر زبر سے ہے۔ اس سے مراد ہے رونا، نالہ فریاد کرنا۔

23- سردی کا موسم آگیا کہ ہاتھ کام کرنے سے رہ گئے ہیں۔

اس طرح سے خواں کے دن بھی آگئے ہیں کہ چتار کے درختوں سے پتے جھزر ہے ہیں۔  
کمر سے لے کر ہاتھ تک چھلاکا (یعنی کھال سردی کی وجہ سے) جدا ہوئے جا رہی ہے۔  
جو بھی کوئی نظر آ رہا ہے اس نے چڑے کا دستانہ (بہلہ) پہنا ہوا ہے۔  
بس ہے کہ اب تو پوتین پہننا عام ہو گیا ہے۔

داڑھی والوں کی خوبصورتی ..... (یہاں لفظ غیر واضح ہے) ..... قابل اعتبار ہے۔  
تال و فریاد کرنے کے اس موسم میں مہربانی کرنا بہت زیادہ درکار ہے۔  
آگ سے دھواں ایسے اندر رہا ہے کہ جیسے یار (محبوب) کے چہرے سے زلف ہٹ رہی  
ہو۔

- 24 - کوک سے مراد تمام سازوں اور با جوں کا باہم سروں میں ملا، موافق کرنا باجہ کے تاروں  
کی آوازوں کا گانے والوں کا آپس میں اپنی آوازوں کو ملانا اور بمعنی سرفہ یعنی کھانی کے  
بھی ہیں۔ "اسی وجہ سے پوست کے ڈڈے کو کنار کہتے ہیں کہ وہ کھانی کے لئے مقید اور  
فائدہ مند ہے۔ یہاں کو کنار خانے سے مراد سراب خانہ ہے۔ کیونکہ پوست سے نشرہ مثلاً  
افون بھی نہیں ہے۔ (دیکھئے لغات کشوری ص 392-3)

- 25 - محمد خان دیوانہ مخلص کا قریبی دوست تھا اور بہت نسبتی تھا۔ اس کا تذکرہ مخلص نے جا بجا کیا  
ہے۔ دیوانہ اس کا تخلص ہے۔

- 26 - چمن سے مراد باغ کا وہ کونہ ہوتا ہے جہاں طرح طرح کے پھولوں کے درخت ہوں۔  
چونکہ دیوانہ شگفتہ مزاجی اور نشہ میں سب سے بڑھ کر تھا لہذا سے چمن سے تشبیہ دی گئی  
ہے۔

- 27 - یعنی جب مخلص نے بدائع و تعالیٰ تحریر کرنی شروع کی تب ان کی دوستی کو 20 سال ہو گئے  
تھے۔

- 28 - یعنی جیسے لا لکے پھول کو باقی چیزوں سے کوئی غرض نہیں ہوتی اسی طرح سے دیوانے کو کوئی  
غرض نہیں ہے۔

- 29 - خسر و قدیم ایرانی بادشاہوں میں ایک مشہور بادشاہ گزر اہے جس کی سلطنت بہت وسیع تھی۔  
اور اپنے دور کی تمام تہذیب یا نافذ دنیا کا احاطہ کرتی تھی۔

- 30۔ "ہو جاتو وہ ہو گیا" یہ قرآن پاک کی آیت ہے۔ یہاں مراد ہے سب کمک کرنے والا یعنی خدا نے پاک۔
- 31۔ یعنی دنیا۔
- 32۔ یعنی اس دنیا کو آباد کرنے والے۔
- 33۔ جرگر سے مراد ایک ایسی مجلس ہے جہاں ایک گروہ کے لوگ کوئی فصل کرتے ہیں یا کسی اہم مسئلے پر تبادلہ خیال کرتے ہیں۔ سرخوش سے مراد ہے کوئہ شخص جو شراب کے نئے میں خوش حال ہو یعنی زیادہ مست نہ ہو۔ واضح ہے کہ شراب کے چار درجے ہیں:
- (1) سرخوش۔ (2) تردماغ۔ (3) سیہ مست۔ (4) خراب۔
- 34۔ "میں سرقریب کے ہوئے غنچہ کی پتوں کو دیکھ رہا ہوں۔"
- 35۔ فارسی میں اس کے لئے لفظ "سرشف" استعمال ہوتا ہے۔ یہ ایک پودا ہوتا ہے جس سے تل نکالا جاتا ہے۔
- 36۔ قارون نے اسرائیل کا ایک سردار تھا جو حضرت موسیٰ کا ہم عصر تھا۔ اس کے پاس بہت مال و دولت تھا۔ بیجا غور کی سزا اس کو یہی تھی کہ ایک زلزلے میں وہ معادنے میں کے زمین میں ڈھن گیا تھا۔ اس کا خزانہ بہت بڑا تھا۔ یہاں سرسوں کی فصل کو قارون کے خزانے سے تشبیہ دی گئی ہے۔
- 37۔ کشیر ہندوستان کا انہائی شمالی اور خوبصورت صوبہ ہے جو آج کل ہندوستان اور پاکستان کے درمیان مقتضم ہو گیا ہے۔ اس کے بارے میں شاعر نے کہا ہے کہ
- اگر فردوس بر روئے زمین است  
ہمین است ہمیں است ہمیں است
- (اگر زمین پر کہیں جنت ہے تو وہ ہمیں ہے، یہیں ہے اور یہیں ہے)۔
- 38۔ ہولی ہندوؤں کا ایک مقدس تہوار ہے کہ جس میں رنگ کھلا جاتا ہے۔ اس کا تفصیل مغلص نے آگے ایک جگہ پر دی ہوئی ہے۔
- 39۔ مجھے اس کا ہاتھ پکرنے کی طاقت نہیں کیونکہ جہاں تک نظر جاتی ہے تو زمین کے پورے ایک ٹکڑے پر سونے کا کام ہوا جسوس ہوتا ہے۔

گویا کہ بڑے پھر جو عاشق تھے وہ ایک جگہ (کھلیان کے ذمیر کی طرح) اکٹھے ہو گئے ہیں۔

یا پھر قارون کے خزانے زمین کی تہہ سے باہر نکل آئے ہیں۔  
سورج کی شعاعوں سے اس کا رنگ اتنا چکا تھا  
کہ دور سے سارے کاسار اسونے کا ایک درق نظر آتا تھا۔

اتنی زیادہ چمک کی وجہ سے ہر (پودے کی) گول اخنان پھول کی طرح جوش مار رہی تھی۔  
اور بادلہ پوشی کے ہوئے ایک معشوق بنی ہوئی تھی۔

گلاب کے پھول کی پنکھڑیاں زگزgar کے رنگ کی طرح سے گوہر کے موئی تراش رہی تھیں۔

شانصیں درق کے گرد سرخ لکبروں کی طرح سے نہری کام سر انجام دے رہی تھیں۔  
کشمیر کے خدا (یعنی حسیناً میں) کہ جن کی رعنائی مشہور ہے۔  
انہوں نے اگر اس جانب توجہ نہ کی تو بڑی عجیب بات ہو گی۔  
اس گلزار سے دھواں اٹھتے ہوئے چشم و چراغ کی ہرشاخ  
بہار کے سودائیوں کے لئے سونے کی زنجیر ہے۔

یہ دل نواز راعنا میاں بہیش سے ہی  
ہوئی کھینچنے والے ان جوانوں کی حریف رہی ہیں جو چیلے کپڑے پہننے ہیں۔  
پھولوں والی شانصیں کسی روشن شمع کی طرح سے نہری گلن میں  
گلاب کے پنکھڑیاں ان پر دنوں کی مانند ہیں جو اپنے بال و پر کے ساتھ آگ پر گرتے ہیں۔

چمٹھ نے بہار کے بادلوں (کی بارش) سے سیراب ہوتے ہوئے رنگ و بوکافیض حاصل کیا  
ہے۔

تو جنت کے اس نکڑے کی گلشن کی شکل میں نہری پانی سے تصور کشی کی گئی ہے۔

40۔ وہ سفید چلکے جو انسان کے سر سے جھرتے ہیں۔ سر کی خشکی۔ سکری۔

41۔ ہمارا دل کا دا سن کھنچ رہی کہ جگہ تو یہی جگہ ہے۔

42۔ یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ ملخص تحراب خوش نہیں کرتا تھا۔ البتہ اس سے مراد یہ بھی ہو سکتی ہے کہ وہ شراب کے علاوہ دیگر نشہ آور اشیاء مثلاً افیون، چس وغیرہ کا استعمال نہ کرتا ہو۔

43۔ نام ایک ختم کا جو کسیلا اور سیاہ ہوتا ہے۔ ہندی میں اس کو ”بُنْ“ کہتے ہیں۔ اس کو پانی میں جوش دے کر پینتے ہیں۔ اس کی کئی اقسام ہوتی ہیں۔ اور یہ چائے کے مشابہ ہوتی ہے۔

44۔ سرسوں کا کھیت کتنا راحت افساہ ہوتا ہے۔  
اپنے موسم میں نظارے کی جگہ بن جاتا ہے۔

اہل معنی کی نظر میں بلاشبہ یہ  
کسی محفل کی طرح ہو گا اگر اس پر طلاقی کام کیا جائے۔

یہ کچھ زرد کلکیاں جو سب کی جان ہیں  
اور سب کے لئے باغ و گلزار اور بوستان ہیں  
ہر ایک طرب و سرت میں ہر دسرے کے لئے اور خود اپنے لئے بھی  
یہ کہتا ہے کہ اسے شاخ تو سب کے لئے زعفران ہے۔

45۔ سرشف کا یہ خطہ جو بہار کے جوش سے  
اس سال پھر سے بار کے ..... پر کھلا ہے (یہاں ایک لفظ غیر واضح ہے)

محبت کے پرتو سے چک میں رنگ آ رہا ہے  
کہ شراب کی گرمی سے میرے لمبی (لمبوں کے رنگ کے سے) یار کا حسن (کھرتا) ہے  
سرسوں زعفران کی طرح کی خوشی پیدا کرتی ہے

کہ جسے فصل بہار میں پھول کھل جاتا ہے۔  
ملخص اس کی سیر کرنے سے غافل نہیں تھا  
کیونکہ اس حاضری دینے والے کے پاس زیارت کا اجازت نامہ موجود ہے۔

47۔ سرسوں کی بھیت جو زعفران کی طرح تھی  
وہ بہار کے حد اور گلزار کی جلن کا (بب) تھی  
یہ قطعہ بنت پھولوں سے ملخص

جہاں تک نظر کام کرے وہاں تک سنہری کام ہوا تھا۔

- 48 سرسوں جو بہار راحت افزاں میں کھلی ہوئی ہے

وہ بہت شگفتہ ہے اور اس کا نظارہ کیا جاتا ہے۔

مغلص شہر میں کوئی ایسا باغی نہیں تھا

کہ جیسا یہ زرد یا سیمن جو صحرائیں ہے

سرسوں کے جس کے نظارے سے دل مدھوش ہے

جہاں تک نگاہ جاتی ہے اسی کے پھول کھلے ہوئے ہیں

سرے پیر تک ہولی کی محفل کی طرح سے ہے

ہر پتہ اس کا بہت زعفرانی رنگ کا ہے۔

- 49 سرسوں کی کھیتی کے جو یہ نظر دیکھتی ہے

اس کی رعنائی ایک دوسرا ہی بہار ہے

ہر پتہ پھولوں کے حوالے سے

ایک ایسا عشق بنتا ہوا تھا کہ جس کے سر پر سونے کے باریک تار لپٹے ہوئے گزدی ہو

- 50 سرسوں کی کھیتی میں بہار کے زور سے

ہر پھول کھلا ہوا سوتا شے دکھار ہا تھا

دور سے اس کا ہر پتہ ایسا جلوہ دکھار ہا تھا

معشوق نے لباس تار سے بنایا تھا (اس مصرے کا مفہوم واضح نہیں ہے)

- 51 چھوڑا اور دودھ کے لئے اصل متن میں لفظ "شیر و خرماء" استعمال ہوا ہے۔

- 52 زقوم، چھوڑ کے درخت کو کہتے ہیں کہ جو کڑا اور زہردار ہوتا ہے۔ اس میں سے دودھ لکھتا

ہے۔ کہتے ہیں کہ دوزخ میں بھی ایک درخت ہے جو دوزخیوں کی خواراک ہو گی۔ (لغات

کشوری، ص 229)۔

- 53 مزبا کہتے ہیں اس پھل کو جن کو کھان۔ کے قوام میں پکا کر کھایا جاتا ہے۔

- 54 یعنی نوکر لوگ۔

- 55 اصل متن میں انس کی جگہ انفار درج ہے جو غلط ہے۔ انس بیچارے سے مراد بیچارے لوگ

- ہے۔ انفاس جمع ہے نفس (آدمی) کی۔
- 66- دوائی کی تکیا۔
- 67- ایک فصل کا نام جس کا جوں بھی نکالتے ہیں۔ اسے فارسی میں نیٹکر کہتے ہیں۔
- 68- مغلص نے لفظ کچڑی، ہی استعمال کیا ہے۔
- 69- ستر لاط بالوں کوہ کیڑا ہوتا ہے جسے بھیڑ بکری کے بالوں سے بننے بغیر بناتے ہیں۔
- 70- نمدہ وہ اونی کپڑا ہوتا ہے جو بھیڑ بکری کے بالوں سے بننے بغیر بناتے ہیں۔
- 71- افسوس کی افیونی روتا چلا جا رہا ہے۔
- 72- خدائے رحمن اسے سلامت رکھے۔ یہ کر پارام مغلص کا بیٹھا تھا اور شاہی دربار سے وابستہ تھا۔
- 73- مغلص کا دوسرا لڑکا تھا اور یہ بھی شاہی دربار سے وابستہ تھا۔
- 74- یعنی نندے پر شراب گرنے سے وہ گیلا ہو گیا تو سورج نکلنے تک سوکھے گا نہیں۔
- 75- 26- رمضان 1145ھ بمقابل 14-جنوری 1733ء بروز بذدھ۔
- 76- مینا کاری سے مراد شراب کی ششی کی صراحیوں اور جاموں پر کیا گیانقاشی کا کام ہے۔ یہاں مجاز استعمال ہوا ہے۔
- 77- یعنی ہرن کی آنکھ کی طرح سے بنی ہوئی کشتی۔
- 78- یہ ایک تفریح گاہ تھی۔
- 79- ایک خلک پھل کا نام۔
- 80- بتوں سے مراد پانی کے اندر کے پتھر ہیں جو شفاف پانی میں واضح نظر آ رہے تھے۔
- 81- یعنی پانی میں جو پرندوں کا عکس دکھائی دیتا تھا اس میں ایسا نظر آتا تھا۔
- 82- یعنی بادل کا عکس پڑ رہا تھا۔
- 83- ایک مشہور پرندے کا نام ہے۔
- 84- یہ بھی ایک پرندے کا نام ہے۔
- 85- ایک کروہ چار ہزار گز کا ہوتا ہے۔ رگی سے مراد ستور کی بات یا راجح وقت ہے۔
- 86- وہ حاشیہ جو رق کے چاروں جانب سنہری پانی سے بنایا جاتا ہے۔
- 87- لیلی سے مراد وہی داستان ”لیلی مجنوں“ کی معشوق ہے۔ اس کا تعلق بھی عربی قبیلے بنی عامر

- سے تھا کہ جس سے اس کا معموق قیس بھی تعلق رکھتا تھا۔
- 78- سریچ اب جزاً عد کو کہتے ہیں جو عمامہ یا پگڑی پر لٹکایا یا باندھا جاتا ہے۔
- 79- طاؤس کو ہندی زبان میں سور کہتے ہیں۔
- 80- یعنی سکھوں نے تجرب کی بات ہے کہ مغلن نے ان کے لئے نہ تو لفظ سکھ استعمال کیا ہے اور نہ ہی ہندو بلکہ ہندی استعمال کیا ہے۔ ناک پست سے لفظی مراد ناک کی پوجا کرنے والے ہے۔
- 81- زندروہ مقدس دھاگہ ہوتا ہے جسے ہندو کرپ پاندھتے تھے اس کا ایک سراکند ہے پر ہوتا تھا۔ آج جکل یہ رواج صرف پنڈ توں تک محدود ہو کر رہ گیا ہے۔
- 82- یہ دسم آج کے سکھوں میں نہیں ہے۔
- 83- فرنگی سے مراد یورپی ہے۔ قور سے مراد وہ فیٹہ ہوتا ہے جو کپڑے کے حاشیے پر لگاتے ہیں۔ قور نے مراد اسلی بھی ہوتا ہے۔ قور فرنگی سے مغلن کا اصل مطلب واضح نہیں ہو سکا ہے۔
- 84- مغلن نے بھی لفظ چہار استعمال کیا ہے۔
- 85- عورت کی آنکھ کی تکلی پہاڑوں کی جانب سے آ رہی ہے۔ اگر انیونی کی شراب نہیں ہے تو بارش ہی آ رہی ہے۔
- 86- چھوٹی سکل یا کوکا۔
- 87- دوستوں خبر لو کر ایک دوسرا بلا آگئی ہے۔
- 88- یعنی وزیر قرال الدین خان وزیر الہماں لک۔
- 89- یعنی عزت دار ہوتے اور ان کا احترام کیا جاتا ہوتا۔
- 90- مغلن نے فارسی رسم الخط میں ہندی ہی میں تحریر کیا کہ:  
اکرمیان سر پر حمل کم کھرتا  
تواب دن دو لہے اندھیر کیوں پرتا  
اس چیز کو اور دو کی بنیاد بنا سکتے ہیں۔
- 91- یعنی وزیر الہماں لک۔
- 91A- یعنی وزیر کو تھا چھوڑ گئے۔

- 92- میان سے یہاں کیا مراد ہے اس بارے میں یقین سے کچھ نہیں کہہ سکتے البتہ غالباً اس سے مراد وزیر امما لک ہی ہے کیونکہ اسی کا تذکرہ چل رہا ہے۔
- 93- بھڑوے کو فارسی میں قریب میں کہتے ہیں۔
- 94- پا جی ہندی زبان میں ذلیل یا کمینے کو کہتے ہیں۔
- 95- بھی اردو یا ہندی میں مغلص نے اسی طرح سے تحریر کیا ہے۔
- 96- یعنی وزیر امما لک کا دیوان خانہ۔
- 97- فارسی میں اسپک۔
- 98- تو شک خانے سے مراد وہ جگہ ہے جہاں گھر کا سامان مثلاً کپڑے، ستر وغیرہ رکھتے ہیں۔
- 99- سپند یا اپنڈوہ دانہ ہوتا ہے جسے نظر بداتا رہنے کے لئے آگ پر جلاتے ہیں۔
- 100- یہاں پر ایک جملہ غیر واضح ہے۔
- 101- یعنی اگر کل کوچ ہوتا بھی دہلی چنپنے میں بہت دیر ہے۔
- 102- سنبل ایک خوشبودار لگھاس کا نام ہے۔ کتب طب میں اسے سنبل الطیب لکھا ہے۔ ہندی میں اس سے مراد بالچھر، گیہوں اور جوکی بالی ہے۔ یعنی کھیت کی بالی کی طرح لرزنے کا تھا۔
- 103- 27- رب جب 1145ھ بہ طابق 15- جنوری 1733ء بروز جمعrat۔
- 104- وزیر امما لک۔
- 105- یعنی تقریباً 100 کلومیٹر۔
- 106- خدا ہی ارادوں کو توثیق والا ہے۔
- 107- 28- رب جب 1145ھ بہ طابق 16- جنوری 1733ء بروز جمعہ۔
- 108- 29- رب جب 1145ھ بہ طابق 17- جنوری 1733ء بروز ہفت۔
- 109- کیم ماہ شعبان 1145ھ بہ طابق 18- جنوری 1733ء بروز اتوار۔
- 110- ہلال قمری ماہ کے پہلے چاند کو کہتے ہیں۔
- 111- نکندورہ شادی یہاں کے موقع پر ایک پکوان ہے جس کی وضاحت آگے مغلص نے کر دی ہے۔

- 112- ایک خوبیو کا نام جو ہرن کی ناف سے لی جاتی ہے۔  
 - 113- یعنی گلاب کے پھول کارس۔  
 - 114- غمیر مایر کھے ہوئے یا سڑے ہوئے آٹے یا مالخ کو کہتے ہیں۔  
 - 115- یعنی ایک گلرا۔
- 116- چود ہویں کا چاند جو پورا اور گول ہوتا ہے۔  
 - 117- براق سے مراد بہت زیادہ چکلیا ہوتا ہے۔  
 - 118- باریک بین ہندی مبحوں کی رائے کے مطابق  
اور آسمانی ستاروں کی ہر کات سے آ گاہ ہونے والوں کے مشورے سے  
کہ جن سے مراد اہل تقویم ہے  
او علم جسم والیں کی جانب اشارہ ہے۔  
 - 119- چاگن ہندی میئنے کا نام ہے۔
- 120- 15- رمضان المبارک سن 1145ھ بہ طابت کیم مارچ 1733ء۔  
 - 121- اسفند یا رایانی سال کا مہینہ ہے۔  
 - 122- 2- شعبان 1145ھ بہ طابت 19- جنوری 1733ء بروز اتوار۔  
 - 123- یہ رسم اب بھی بعض ہندوؤں میں ادا کی جاتی ہے۔  
 - 124- بنت موسم بہار کے آغاز پر ہندوؤں کا منایا جانے والا تہوار ہے۔  
 - 125- یعنی جشن نوروز جو ایران سے ہندوستان آیا ہے اور یہ بھی بہار کے آغاز میں منایا جاتا  
ہے۔ یہ 9 دن تک منایا جاتا ہے۔
- 126- یعنی جو لوگ شہر سے باہر نہیں نکلتے بلکہ شہر میں ہی آرام سے رہنے کو ترجیح دیتے ہیں۔  
 - 127- 3- شعبان 1145ھ بہ طابت 20- جنوری 1733ء بروز چیر۔  
 - 128- مردار یہ یعنی موتی یا گوہر۔  
 - 129- یعنی ہیرے موتی جڑے ہوئے ہونا۔
- 130- جیغہ ایک ایسا زیور ہوتا ہے جس میں جواہر جڑے ہوتے ہیں اور اسے گھڑی پر باندھتے  
ہیں۔

- 131 زرباف ایک قیمتی کپڑے کا نام ہے۔  
 -132 مخلص نے ”لکن“ درج کیا ہے۔  
 -133 یعنی مخلص کا گھر۔  
 -134 یعنی نکاح کی رسم۔  
 -135 اس دور میں بھی شادی بیاہ میں پلاو اور حلوہ پکتا تھا۔  
 -136 مشاطہ اس عورت کو کہتے ہیں جو لڑکے اور لڑکی کو آپس میں ملا کر ان کی شادی کرواتی ہے۔  
 -137 4- شعبان 1145ھ برابطاق 21- جنوری 1733ء بروز منگل۔  
 -138 بٹالا۔ مخلص نے نت کے اوپر ”ٹ“ کا ”ٹ“ بھی بنایا ہوا ہے۔ جو وسط پنجاب میں ہے۔ یہ بہت زرخیز خط ہے۔ آج کل یہ مشرقی پنجاب (بھارت) میں ہے۔  
 -139 اس دور میں دوساری کی بندوقیں تھیں۔ ایک تو رائل کی طرح جو بندوق کہلاتی تھی۔ اور دوسری پستول کی طرح کی جسے طنچہ یا طنچہ کہتے تھے۔  
 -140 ایک قیمتی کپڑے کا نام۔  
 -141 ایک قیمتی کپڑے کا نام۔  
 -142 زری و سلمی ستارے کی طرز کا عدمہ کام۔  
 -143 نواب قرال الدین خان۔  
 -144 وزیر امما لک۔  
 -145 حضرت سلیمان کی جانب اشارہ ہے جو نبی تھے اور بہت حسین تھے۔  
 -146 ہزار سال کے ہزار معنی ہوتے ہیں۔  
 -147 کاس کی عمر بھی ہونے میں ہزار مصلحتیں ہیں۔  
 -148 شعبان 1145ھ برابطاق فرمودی 1733ء بروز اتوار۔  
 -149 ننک سے مراد دادا ہے۔ اس سے مراد سردار بھی ہوتی ہے۔  
 -150 زمین کی پیاٹش کا ایک آل جو گریک کا مغرب ہے۔ یہ ایک عام عصا کے رہا ہوتا ہے۔  
 - یہاں مراد ہے خاص فاصل۔  
 - یعنی بہت خوبصورت نظارات تھا۔

- 151- محمد ارخان نامی سردار کا محلہ جہاں پر یہ سرانے تھی جس میں یقافلہ تھہرا۔
- 152- دہلی سے بٹالا جاتے ہوئے سرانے بادلی ایک قصبہ آتا ہے۔
- 153- 17-شعبان 1145ھ بطبق 2- فروری 1733ء بروز پیر۔
- 154- 18-شعبان 1145ھ بطبق 3- فروری 1733ء بروز منگل۔
- 155- ایک مرکب پسی ہوئی دوا جو شہد یا فتد کے قوام میں گوندھ کر بنائی جائے۔ یہ عام طور پر کھانڈ اور بھنگ سے تیار کیا جاتا ہے۔
- 156- ایک پرنڈے کا نام ہے۔
- 157- وزیر امما لک کا خاص ملازم تھا جو اس نے اس سفر میں مخلص کے ساتھ بھیج دیا تھا۔
- 158- مخلص نے لفظ کتبہ میں استعمال کیا ہے۔
- 159- ان سے مراد غالباً کڑے کے مالک یا مینجر مراد ہے۔
- 160- 19-شعبان 1145ھ بطبق 4- فروری 1733ء بروز بدھ۔



# فکشن ہاؤس کی نئی کتابیں

|       |                                       |                               |
|-------|---------------------------------------|-------------------------------|
| 250/- | مرزا محمد سعید بلوی                   | ندھب اور باطنی تعلیم          |
| 120/- | جاودا شاہین                           | میرے ماہ و سال (یادداشیں)     |
| 130/- | ہر بس کھیا / رشید ملک                 | عبد و سلطی کا ہندوستان        |
| 160/- | شفعی عقلی                             | جرمن لوک کہانیاں              |
| 100/- | بھگت سنگھ بلگہ / یاسر جاد             | پنجاب کی سیاسی جدوجہد         |
| 240/- | برٹرینڈر رسل / قاضی جاوید             | رسل کی آپ بیتی                |
| 150/- | برٹرینڈر رسل / قاضی جاوید             | لوگوں کو سوچنے دو             |
| 250/- | ائج - اٹی - سورے / پروفیسر یاضی صدیقی | شاہ عبداللطیف بھٹائی          |
| 250/- | مہاتما گاندھی                         | تلائی حق (نیا ایڈیشن)         |
| 100/- | ائیڈیٹر: ڈاکٹر مبارک علی              | سے ماہی تاریخ شمارہ نمبر (19) |
| 500/- | مرتب: حیدر جاوید سید                  | کلیات خلیل جبران              |
| 270/- | مرتب: حیدر جاوید سید                  | خلیل جبران کے عہد ساز افسانے  |
| 190/- | مرتب: حیدر جاوید سید                  | خلیل جبران کے عہد ساز ناول    |
| 90/-  | مرتب: حیدر جاوید سید                  | خطوط خلیل جبران               |
| 100/- | مرتب: حیدر جاوید سید                  | خلیل جبران فلسفہ و حکایات     |
| 90/-  | مرتب: حیدر جاوید سید                  | کلام خلیل جبران               |
| 90/-  | مرتب: حیدر جاوید سید                  | اتوالی خلیل جبران             |